

الترجمة الكاملة  
(٧)

# وطني مصر

ترجمة  
زهير الشايب

تأليف  
علماء الحملة الفرنسية

الموسيقى والغناء  
عند قدماء المصريين



دار الشايب للنشر



وصف مصر  
الترجمة الكاملة

# وصف مصر

الموسيقى والفنادق  
عند قدماء المصريين

تأليف  
علماء أكملة الفرنسية  
ترجمة  
زهير الشايب

دار الشايب للنشر

١٠ ش سليمان الحلبي - التوفيقية  
٥٧٢٦٨٣٠ - ٥٧٤١٣٧١ ت:



الفهرس  
القسم الأول

|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | مقدمة .....<br>المبحث الأول :<br>الدّوافع من وراء هذه الدراسة ،<br>وبيان وسائلها وخطّة العمل فيها .....<br>المبحث الثاني :<br>عن الموسيقى المصرية القديمة في<br>حالّتها الأولى .....<br>المبحث الثالث :<br>عرض موجز لطبيعة الموسيقى ،<br>ووصفة خاصة في الغناء عند الأقدمين .....<br>المبحث الرابع :<br>أصل ونشأ الموسيقى في مصر<br>طبقاً لروايات التاريخ ولروايات الشائعة .....<br>المبحث الخامس :<br>الحالة الثانية للموسيقى في مصر ..<br>القسم الثاني |
| ص   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٣٩ | الفصل الأول : عن الآلات الوتيرية .....<br>ملاحظات تمهدية .....<br>المبحث الأول : عن الطيبوني ، أو عن الاسم النوعي الذي<br>أطلقه المصريون القدماء على الآلات الوتيرية طبقاً لما يذكره جابلونسكي                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٤٣ | المبحث الثاني : عما إن كان الطيبوني يقع أو ينقر بالريشة ،<br>وما هو الغرض الرئيسي من استعماله .....<br>المبحث الثالث : ما هو مشترك بين الطيبوني وبين الآلات<br>الأخرى ، وكم كان هناك من أنواع الطيبوني .....<br>١٤٩                                                                                                                                                                                                                                     |

|                                                                                                                                                                          |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| المبحث الرابع : كان اسم البسالترون هو الأقدم والأكثر انتشارا . وهو اسم لآلہ مصرية قديمة . أصل هذا الاسم . كان الاسم يستخدم كصفة للطيفي .....                             | ١٥٣ |
| الفصل الثاني : عن الأنواع المختلفة من آلات النفع عند المصريين القدماء ، عن أصلها واستعمالها وأسمائها .....                                                               | ١٥٦ |
| المبحث الأول : عن ابتكار وأصل النایات بصفة عامة .....                                                                                                                    | ١٥٦ |
| المبحث الثاني : عن ابتكار وأصل النای المصري .....                                                                                                                        | ١٥٨ |
| المبحث الثالث : عن اسم النای المستقيم في اللغة المصرية ، وعن تأثيره واستخدامه .....                                                                                      | ١٦٢ |
| المبحث الرابع : عن اسم المزمار والنای المقوس في اللغة المصرية .....                                                                                                      | ١٦٦ |
| الفصل الثالث : عن الآلات الصاحبة أو الجرسية عند المصريين القدماء .....                                                                                                   | ١٦٩ |
| المبحث الأول : عن رأى بعض العلماء حول شكل واسم المزهرا .....                                                                                                             | ١٦٩ |
| المبحث الثاني : عن اسم المزهرا في اللغة المصرية وعن اشتقاد كلمة سستر (مزهرا أو جلجل) .....                                                                               | ١٧٣ |
| المبحث الثالث : عن نوع آخر من الآلات الجرسية عند المصريين القدماء وعن اسمه في لغة هؤلاء الأقوام .....                                                                    | ١٧٩ |
| الفصل الرابع : عن آلات الإيقاع المستخدمة في موسيقى قدماء المصريين .....                                                                                                  | ١٨١ |
| المبحث الأول : ملاحظات تمهيدية .....                                                                                                                                     | ١٨١ |
| المبحث الثاني : عن آلة الإيقاع معينة في موسيقى قدماء المصريين ؛ عن شكلها واستخدامها ؛ وعن صلتها الحميمة بتنوع من الآلات المستخدمة في بعض الكنائس المسيحية في الشرق ..... | ١٨٢ |
| المبحث الثالث : عن الدف القديم في مصر .....                                                                                                                              | ١٨٤ |
| المبحث الرابع : عن اسم الدف القديم في اللغة المصرية وهو المعروف في لغتنا الدارجة باسم دف الباسك .....                                                                    | ١٨٧ |

## مقدمة

على الرغم من أن الدراسة التي يتضمنها هذا الكتاب تدخل ضمن نطاق دراسات الدولة أو الحالة القدية لمصر ، في السفر الكبير المسمى « وصف مصر » ، فإن النهج الذي اخضته لنفسها الترجمة العربية قد حسم ضرورة ورودها في هذا الترتيب ؛ فهذه الدراسة التي تتناول في ثناياها الحالة التي كان عليها فن الغناء والموسيقى في مصر القدية ، وهي في حد ذاتها دراسة متكاملة تتناول موضوعاً له أهميته ، إلا أنها تعد في الوقت نفسه ، وفي الإطار الذي شاعت الترجمة العربية أن تضعها فيه ، مقدمة لا غنى عنها للموضوع الجلدين القادمين ، الثامن والتاسع ، إذ يتناول المجلد الثامن الحالة الراهنة — وقت الحملة الفرنسية — لفن الموسيقى والغناء عند المصريين الحديثين ، ويتناول المجلد التاسع الآلات الموسيقية التي يستخدمونها ، وهكذا نستطيع أن نطلق على مجموعة المجلدات السابعة والثامن والتاسع اسم : موسوعة الموسيقى والغناء عند المصريين . وسوف يكتشف القارئ الكريم أن هذا التقسيم — في هذه الموسوعة — لم يأت اعتماداً ، فلسوف يشار إلى الدراسة التي يتناولها الكتاب الذي بين يدينا في مواضع عده من الكتابين اللذين سيعقبانه : أى الثامن والتاسع .

ولسوف يكون تكراراً ملأ أن نعيد إلى الأذهان خطة الترجمة العربية في إعادة تبويب دراسات وصف مصر على أساس منهجي و موضوعي فقد تمت تغطية هذه الفكرة في مقدمات الأجزاء الستة التي تم صدورها ، ومع ذلك فينبغي القول إن القسمين اللذين تتكون منها هذه الدراسة ، لم يأتيا متجاورين ضمن دراسات الدولة القدية ، بل لقد جاءا متناثرين : فالقسم الأول الذي يشتمل على فن الموسيقى والغناء عند قدماء المصريين قد استغرق الصفحات من ٣٥٧ إلى ٤٢٦ ؛ في حين جاء القسم الثاني والذي يتناول الآلات الموسيقية التي كان يستخدمها المصريون القدماء في الصفحات من ١٨١ إلى ٢٠٦ ؛ وهكذا تخبيء الترجمة العربية لتضم هذا الشتات المبعثر لتجعل منه وحدة عضوية واحدة ؛ وليس في هذا أى ادعاء أو محاولة للتباهى ، وإنما هو مجرد تبرير يجيء لدعم صحة النهج الذي اخضته لنفسها هذه الترجمة .

ومع أننى لست من هواة استعراض المصاعب التى تواجهنى فى عملى ، إذ اعتبرها من خصوصياتى وحدى من جهة ، ولأننى أعتبر المصاعب التى تنتهى أمرًا حكم الشيء الذى لم يكن ، أو الذى هو من طبائع الأمور ، إلا أننى لابد لي من أن أشير إلى صعوبة واحدة التمس بها العذر إلا وهى طول الجملة الفرنسية ، التى تعد من سمات مؤلف هذه الدراسة والدراستين التاليتين ، ولست أسوق ذلك إلا لكي أعتذر بدورى عن الطول المرهق للجملة العربية فى الترجمة ، التى أتوخى فيها أن تأتى مطابقة ليس فقط للمعنى وإنما لروح كاتبها كذلك ؛ وهناك صعوبة ثانية تتمثل فى تلك النصوص اللاتينية الكثيرة التى وردت فى حواشى هذه الدراسة ، وكذلك فى أسماء العشرات من المؤرخين والفلسفة والشعراء والأبطال والألهة ، وبعض هؤلاء جيئوا لم نسمع ، ربما ، باسمهم ، والذين ترد أسماؤهم متخذة الشكل الفرنسى الذى شاء الفرنسيون أن يدونوا ويلفظوا بها هذه الأسماء بما يتفق مع لسانهم هم وليس كما هي عليه فى أصواتها التى جاءت عنها ؛ وكذلك فى مئات المؤلفات التى تشير إليها هذه

الدراسة ، وغالبيتها لم يسمع بها من قبل . وكان يمكن أن يشكل ذلك ثغرة خطيرة في هذا العمل ، لو لا أن شاء الصديق الأستاذ الدكتور حمدى إبراهيم أستاذ اللغات القديمة بكلية الآداب بجامعة القاهرة أن يتولى عن طيب خاطر سد هذه الثغرة التي أشافت منها على العمل برمته ؛ ولقد بذل في سبيل ذلك جهدا مضينا ومشكورا . ولم يقتصر على ترجمة النصوص المطلوبة فحسب ، بل لقد شاء أن يقدم ترجمة إلى العربية للمراجع التي يشير إليها النص الفرنسي نقلأ عن اللغتين اليونانية واللاتينية . ولقد رأيت أن آخذ بها منحى الأصل ، على اعتبار أن هذه المراجع المشار إليها ليست متيسرة للقارئ العربي ، ومن الأفضل ، كما افترضت أن يكون القارئ في الصورة عن أن يكون في متناوله ما لا يفيد منه ؛ كما قام الصديق الكريم برد كل الأسماء التي عرضتها عليه في شكلها الفرنسي إلى أصولها اليونانية واللاتينية وهو ما يتفق مع منهجنا عند الترجمة إلى العربية ؛ ومع ذلك فإن اسمًا مثل بلوتارخوس كان يرد مرة على هذا النحو ومرة أخرى بلوتارك ، وكانت أححرص على الشكل الثاني للاسم عندما تكون بصدق عمل له عاد فيه مؤلفنا إلى الترجمة الفرنسية له وليس إلى أصله اليوناني مثل أسطورة إيزيس وأوزيريس .

ولذا كتلت لا أذهب إلى بعيد حين أوجه للأستاذ الدكتور حمدى إبراهيم شكرًا لا مزيد عليه ، فإنتى في نفس الوقت لا أنسى ما وجدته من عون من الصديق الأستاذ رينيه خورى ، والأستاذ محمد فهمي عبد اللطيف وغيرهما ؛ وفي الوقت نفسه فلست أمل من توجيه الشكر للأستاذ الدكتور عبد العزيز الدسوقى رئيس تحرير مجلة الثقافة على ما يوليه لهذا العمل ولصاحبه من عون وتشجيع ؛ كما أوجه شكرًا وافيا لمكتبة الحاخامي على ما تبذله في سبيل الارتفاع بمستوى هذا الكتاب طباعة وإخراجا ، وعلى ما تبذله بسخاء حتى يكتمل صدور العمل كله ، نصا ولوحات في شكل جدير به .

والله سبحانه وتعالى أسأل أن يجنبنا العثرات وأن يأخذ بيدنا ، وأن يوفقنا في تقديم هذا العمل الذى نرجو أن يكون فيه نفع وطننا مصر ، وأخوتنا في الوطن العربي الكبير .

ابريل ١٩٨١

زهير الشايب



## المبحث الأول

الدافع من وراء هذه الدراسة ، وبيان وسائلها . وخطة توزيع العمل فيها ، أو بمعنى آخر : المقدمة التي تستفحص في ثناياها ماهية الواقع والشهادات ، والأدلة التي يمكن أن تستخلص منها بعض النتائج التي تفيد في التوصل إلى معرفة الحالة التي كانت عليها موسى قدماء المصريين ؛ والتي تتصدى فيها في نفس الوقت (أى في هذه المقدمة ) للشكوك التي اعتناد البعض أن يلقى بظلامها على درجة النضوج التي بلغها هذا الفن في الأزمنة الضاربة في القدم .

كل شيء بمصر يعود بذهن الرحالة إلى ذكريات بالغة العظمة ، وكل ما فيها يتزع روحه بعاطفة بالغة العمق ، بالغة القوة لدرجة لا يستطيع معها أن يقنع — هناك — بمجرد الإعجاب السلبي والعميق ؛ فهذه الأهرام الضخامة التي يراها الناس تعلو هذا العلو السامي ، في الصحراء عن يسار النيل ، والتي يتجمع بعضها ، بل قل يتكدس على نحو ما قربا من الجبزة ، في حين يتناشر بعضها الآخر في خط يمتد من سهل سقارة حتى منطقة قرية من أسوان ؛ وهذه المقابر الفسيحة والرائعة ، المحفورة في جبال المضبة الليبية والتي تزدان برسوم تحفظ ألوانها — ما تزال — بزهوتها ؛ وهذه الألوف من الكهوف أو المغارات التي تخترق صلابة هذه الجبال في الجزء الأكبر من امتدادها ؛ وهذه الجبانات الفسيحة والعميقة ، والتي تتراءم فيها ألف المومياوات ؛ وهذه التماثيل العماليق ؛ وهذه المسلاط التي يصل ارتفاعها لأكثر من ثمانين قدما ، والمصنوعة من قطعة واحدة من الجرانيت وتنصيم وتنفيذ بالغى الدقة ؛ وهذه المعابد ، هذه القصور ، هذه الأعمدة التي لا يمل المرأة البنت من إبداء إعجابه بعمارتها المدهشة والمتناصفة ؛ وهذه الخرائب المائلة والممهية التي تنتشر أو تتشير من كل جانب وفي كل مكان والتي استند فيها كل من الغضب الجاهل المدمر ، وهمجية التعصب كل جهودها التي لا تجلب إلا الكوارث عادة ؛ وباختصار فإن كل هذه المشاهد التي أخنى الزمن احتراما لها . والشواهد الخالدات على عظمة الأمة التي تنتهي إليها ” تصدم بقوة خيال المراقب ، وتشعره بنسمة روحية حتى ليظنن نفسه معاصرأ لأعظم وأشهر فلاسفة ومشروعى العصور القديمة ، وحتى ليتوهمن أنه يراهم يهرون من كل مكان — لا يزالون — كى يتوجهوا إلى هذا البلد الشهير حتى يتلقوا هناك دروس الحكمة ، ولكن يكعونوا هناك أفكارهم الراسخة عن الدين والقوانين ، ولكن يسعوا هناك من معارفهم : ولسوف يخيلي إليه أنه يقفوا في إثر خطوات ميلامب ، موسايوس ، وأورفيوس وهوميروس ، وليكورج وطاليس وسولون وفيشااغورث وأفلاطون وبيودوكسوس ... وكثيرين غيرهم من الرجال الالاعن<sup>(١)</sup> المشهود لهم بجدارتهم في

(١) لست أدرى لماذا تؤدى المصالح السياسية ، وهى لا تتفق كثيرا مع شئون الفنون والعلوم لأن نصحي بالكثير من هذه الاصروح الرائعة وذلك بتركنا إياها بين يدي شعب همجي (كذا !) لا يكفى عن هدمها وتدمرها ؟ أليس من الواجب على أوريا ، التي لابد لها أن تستشعر منذ الآن جدارتها الكاملة بهذه الاصروح والآثار ، ان تكثاف جميعا ، لتفق على أن توكل هذه الآثار إلى أمة منظمة ومستينة ؟ .

= Plutarque, d'Isi et d'Osiris, pag. 320, trad. d'Amyot, Paris, 1597, in- fol. (٢)

تقى م على يد القدماء المصريين أسرار العلوم المقدسة التي كان لها المجد في أن ينقلوها - هذه العلوم - إلى معاصرهم وفي أن يجعلوا من اسمهم إسما مخلدا وباقيا ، بل إن المرء ليظن أنه يعيش في مجتمعهم وفي أنه يحضر اجتماعاتهم (أى اجتماعات فلاسفة اليونان) مع كبار الكهان ، وأنه يكاد يسمعهم يتناقشون في النقاط بالغة الأهمية في الميثولوجي والسياسة والأخلاق والعلوم والفنون . إن كل ما سبق للدراسة إن علمته لهذا المراقب عن أنظمة وتقالييد القدماء المصريين فسوف يخط في ذاكرته من جديد وهو يقف بين هذه الأسوار الصامدة التي خصصت لتأمل عجائب الطبيعة ؛ ولابد انه سيسألف لأنه لم يعد يقدر على أن يستمع كذلك لهذه الأغانيات الالهية ، هذه التراتيل ذات الأنغام باللغة النقاء والتى كانت تتردد أصواتها فيما مضى وطبقا لما يورده أفلاطون ، بين جدران هذه المعابد العظيمة والمعتمة والتى انشئت خصيصا للاحتفال بأسرار العبادات ، وسوف يفحص هذه المناظر المختلفة ، الواحدة بعد الأخرى ، وهى المناظر المنقوشة والمرسومة والتى تزدان بها الواجهة الكلية لهذه المباني الشمينة سواء من الداخل أو من الخارج . ولسوف يجد فيها في واقع الأمر أفكارا أكثر دقة وأكثر وثقا عن تلك التى كان قد اغترفها من الكتب عن العادات والمهارات الدينية والسياسية والمدنية والريفية والمتزيلة وغيرها لهذا الشعب ، الذى ينظر لنظامه السياسي باعتباره نموذجا لغالبية الشعوب القديمة<sup>(١)</sup> . هنا سيتاح له أن يرى مشاهدة رمزية ، وحفلات دينية ، ومواكب مصطفوة يصحبها موسيقيون ، بعضهم يغنى ، وبعضهم الآخر يقوم بالعزف باستخدام آلات عزف متنوعة ويقدم هذه المواكب ويتبعها كهان موكلون بالقراين . يذهبون لتقديمها للآلهة : هناك ، حيث يؤدى كل ذلك في شكل ألعاب رياضية أو في شكل رقصات : وأبعد من ذلك بعض الشيء توجد (رسومات تصور) هجمات ومعارك تميز فيها المتصررين والمهزومين ، الأسرى أو عبيد الحروب ؛ أما في مكان آخر فتجد المذنبين المدانين يتلقون صنوف العقاب أو يتحملون وطأة الموت (الذى حكم به عليهم) . وفي مكان آخر كذلك نلاحظ أنظمة كاملة من الأخلاق والنجوم ، ثم نجد رسوما تصور حفلات مختلفة عن الحياة

Diodor Sic. Biblioth. hist. lib. I, Cap, 98, pag. 289, gr. et lat., Biponti, 1793, in 8°. =

Clem. Alex. Storm., lib, I, pag. 302; lib VI, pag. 629; Luter, Paris, 1641.

Diodor Sic. Biblioth. hist. lib I, Cap, 13, 14, 15, 28, 29, 96, 97, 98, édit sup. Cit. (١)

المدنية : الرواج ، الزفاف ، حفلات التعميد ، حفلات التحنين ، حفلات التطهير ، مواكب الجنائز ، الأعمال المتنوعة التي تشكل في جموعها الحياة الأسرية ، أعمال الزراعة ، والحرث ، والبذر ، وال收获 ، وجنى العنبر ، والصيد ، وصيد السمك . ووسائل الحياة الرعوية : فكل عصور مصر القديمة تعود متجلسة إلى الحياة في نظرية واحدة ، ذلك أن كل شيء هنا جديد (على المشاهد) يجذب انتباهه ، ويسترعى نظراته ، وسرعان ما يصبح موضوعاً للدراسة تستحوذ عليه ، مع اهتمام يتولد دونما انقطاع : أما الفتنة التي تشع من هذه الرسوم فلها سطوها حتى لا يستطيع المرء إلا يمشقة بالغة أن يخرج من إسارها وأن يحسم أمره كي يترك هذا الرسم ليتأمل الرسوم الأخرى ، واحداً بعد الآخر ، وكم يود المرء لو أمكنه أن يوجد في كل مكان في وقت واحد . أما الفضول - فضول كل من يرى ذلك ، وهو فضول نهم لا يشبع على الدوام أبداً ، فلا يخلو مكانه إلا بفعل هفة أكثر نهما وجشعها تدفع كل من يراها كي يرى كل شيء .

على هذا الحال والمتوال ، وخلال رحلتنا إلى مصر ، قد عبرنا هذا البلد بكل امتداده : وبرغم أنني كنت لا أزال بعد في حالة نقاوة عقب رمد طويل وقام ، قام بعناد كل أفنان الطب ، وبرغم أنني كنت لم أزل بعد واهنا كذلك ، فقد تقدمنا ، يرشدنا في مسيرتنا زملاؤنا الحاذقون المتيهرون في العلم ، حتى يلعننا ما وراء الشلال (الجندل) الأول للنيل ، على مسافة قصيرة من المنطقة الاستوائية ، وفي قيظ الصيف ، ودون أن نعطي لأنفسنا راحة يوم واحد ، بل وبدون حتى أن نلقى بالاً للتعب الشديد الذي اعترانا ، بل على العكس من ذلك فقد كنا نحس بقوتنا تزداد ما إن يتعلق الأمر بزيارة أثر تاريني (جديد) ، مهما يكن الطريق شاقاً ليبلغ هذا الأثر ، إما لأن الأمر يتضمن منا أن نعبر سهلاً فسيحاً من رمال حارقة وإما لأننا نضطر للمشي فوق نتوءات سلسلة لا نهاية لها من الصخور ، وإنما لأنه كان من الضروري أن نسلق جبالاً وعرة أو أن نشق لأنفسنا طريقاً فوق أكواخ هائلة من الخرائب . وفي النهار كنا نسارع بتدوين مذكرات عما كان قد شاهدناه ، وكنا نحرص بصفة خاصة على ألا نحمل أدنى شيء يتصل بموضوعنا ؛ وفي المساء ، كنا نراجع ما دونا ونعيد تبويب مذكراتنا أو نراجعها لتبلغ أقصى قدر من الدقة ، وقد كنا نحس بأننا نحصل على مقابل أكبر بكثير مما تعود به رحلة مماثلة (في أماكن أخرى) ؛ حتى أننا لم نكن لترك لحظة

واحدة تفلت دون أن نفید منها . ولعلنا في ذلك كله لم نكن مدفوعين بكل هذه الأمور بفعل لحمة التي كانت تحفنا أو بالرغبة في الاقتداء بزملاء يجدر بنا أن نقتدي بهم ، بقدر ما كنا مدفوعين لذلك . كيما نجعل أنفسنا جديرين بالمهمة الجليلة التي قبلنا القيام بها .

ومع كل هذا ، وها نحن أولاء نعترف بذلك ، فإن أحاجينا بمخصوص الموسيقى لم تؤت كل كلامها ، فقد جاءت أكثر جديبا بكثير مما جاءت عليه - نسبيا - تلك الدراسات التي تناولت أي موضوع آخر ، كما كان عملنا في هذا المجال شائكا وأكثر مشقة عما كان عليه العمل في الحالات الأخرى ، بنفس القدر ، ذلك أنه لم تكن هناك بحوث تتناول موسيقى مصر القديمة على غرار تلك البحوث التي تتناول غالبية العلوم والفنون الأخرى . ولا يزال الأغريق - وقد كانوا تلاميذ مخلصين ومقلدين للمصريين القدماء - هم الذين تستطيع مؤلفاتهم أن تقدم لنا فكرة عن معارف أساتذتهم وعن التراث الذي قدمها هؤلاء كي يحتذوها هم في الشعر والفلسفة والفيزياء والرياضيات والفلك والطب والعمارة والتحفة : وفي الوقت نفسه فإن الصروح المذهلة والكثيرة التي أقامها المصريون في القرون السابقة على التاريخ ، والتي لا يزال نرى بقائها منها رائعة الجمال ، تقدم هي الأخرى بدورها في اللوحات المختلفة المحفورة على جهات جدرانها ، سواء في الأجزاء الداخلية أو الخارجية منها شواهد لا يكتنفها الغموض عن ممارساتهم الدينية والسياسية والحقوقية والمنزلية ؟ ومع ذلك فائ عنون يمكننا انتظاره من هذه الأبنية العارية من أية ذاكرة حتى نصل إلى المعرفة التامة لفن هو في أساسه قمة في رهافة حاسة السمع . بل والذى يبدو مستحيلا على امرئ ما أن يكون لنفسه أدنى معرفة عنه دون معونة هذه الحاسة ؟ وأى عنون يمكننا توقعه عن فن لا يترك أدنى أثر يدل على وجوده ما أن تمر اللحظة الخاطفة التي يتحقق خلاها ، وبصفة خاصة ، ولسبب بالغ القوة ، حين يتصل الأمر بزمن ضارب في القدم ؟ .

وإذا كان هذا الفن نفسه قد تطور في أوروبا لهذه الدرجة في أقل من ألف عام ، في شكله ، وفي مبادئه وقواعده ، حتى أنه لم يعد يحتفظ بشيء به بعض شبه بما كان عليه في الماضي ؛ وإذا كان كل شيء في هذا المجال قد أوشك أن يصبح قابلا للفهم من جانب العدد الأكبر من الموسيقيين ، فأى اختلافات وأى مثالب لم يكن على هذا الفن أن يمر بها أو يكابدها منذ أربعين أو خمسين قرنا ؟ وكيف سيكون بمقدورنا أن نفهم بحوثا يمكن أن تكون مدونة فوق جدران المعابد في مصر القديمة حتى لو

وَجَدْنَا هَا مَحْفُورَةً وَقَدْرَ لَنَا أَنْ نَقْرَأُهَا هُنَاكَ؟ وَإِذَا كَانَتْ هُنَاكَ قَوَاعِدُ وَمُبَادِئٌ مُخْتَلِفَةٌ أَدْحَنَتْ مِنْذْ بَضْعَةِ وَعَشْرِينَ قَرْنَاهُ عَلَى نَظَرِيَّةِ (مُبَادِئَهُ) وَمَارِسَةِ فَنِ الْمُوسِيقِيِّ قَدْ أَعْطَتْ لِعَادَاتِنَا وَذُوقَنَا وَأَسْلُوبَنَا فِي التَّذَوُّقِ وَالْحُكْمِ عَلَى الْمُوسِيقِيِّ مِيلًا أَوْ اِتِّجَاهًا مَا حَتَّى أَنَّا لَمْ نَعُدْ نَسْتَطِعْ بَعْدَ أَنْ نَتَبَيَّنَ أَفْكَارَ الْيُونَانِيِّينَ الْقَدِيمَاءِ حَوْلَ هَذَا الْفَنِّ، بَلْ وَلَا حَتَّى أَنْ نَعْتَقِدُ فِي التَّأْثِيرَاتِ الْمَذَهَلَةِ الَّتِي قَيَّلَ لَنَا إِنْ هَذَا الْفَنِّ كَانَ يَحْدُثُهَا، فَكَيْفَ نَسْتَطِعُ أَنْ نَحْكُمَ بِشَكْلٍ صَحِيْحٍ، وَضَحِيْحٍ؟ عَلَى مَا يَكُنْ أَنْ تَطْلَعُنَا عَلَيْهِ هَذِهِ الْصَّرْوَحِ الْمَصْرِيَّةِ الْقَدِيمَةِ مِنَ النَّاحِيَةِ الْفَنِيَّةِ؟

كَانَ عَلَيْنَا، وَقَدْ اضْطَرَرْنَا أَنْ نَلْقَى بِأَنفُسِنَا مَتَوْغِلِينَ خَلَالَ الْقَرْوَنِ الَّتِي خَلَتْ، وَأَنْ نَخْرُقَ دِيَاجِيرَ ظَلَمَاتِ أَزْمَانٍ ضَارِبَةَ فِي الْقَدْمِ، وَهَتَّى نَجْتَازَ تِلْكَ الْفَجُوجَةَ الْوَاسِعَةَ أَوْ الْهَوَةَ السَّحِيقَةَ الَّتِي تَفَسَّلُنَا عَنْهَا، كَانَ عَلَيْنَا أَنْ نَلْتَحِقَ الْحَرْصَ بِالشَّجَاعَةِ حَتَّى لَا نَجَازِفَ مُتَسَرِّعِينَ بِالْوَقْوَعِ فِي هَوَةِ الْأَحْطَاءِ قَدْ لَا يَقْدِرُ لَنَا أَنْ نَخْرُجَ مُطْلَقًا مِنْهَا، وَكَانَ عَلَيْنَا أَنْ نَحْرُصَ، مَعَ شَحْذَ كُلِّ اِتِّبَاهِنَا وَاهْتَامِنَا، عَلَى نَقْطَةِ الْبَدَءِ الَّتِي حَدَّدَنَا هَا وَكَذَلِكَ عَلَى الْغَايَةِ الَّتِي كَنَا نَسْتَهْدِفُهَا حَتَّى نَتَعْرِفَ جَيْدًا عَلَى اِتِّجَاهِ طَرِيقِنَا وَهَتَّى نَحْسِمَ أَمْرَنَا كَيْ لَا نَحْيِدَ عَنْهَا. وَلَقَدْ كَانَ زِيَادَةُ الْحَرْصِ مِنْ جَانِبِنَا عِنْدَ بِلَوْغِنَا هَذِهِ الْغَايَةِ الْغَامِضَةِ وَالْمَعْتَمَةِ فِي مَقْصِدِنَا، وَقَبْلَ أَنْ نَكُونَ قَدْ تَعَوَّدْنَا عَلَى (السِّيرِ وَسَطِ) ظَلَمَاتِ الْلَّيلِ الْكَثِيفَةِ الَّتِي تَكْتَنِفُنَا مِنْ كُلِّ جَانِبٍ، وَهَتَّى يَكُونَ بِمُقْدِرَوْنَا أَنْ نَتَبَيَّنَ الْأَمْوَرِ الَّتِي لَمْ يَكُنْ لِيُسْتَطِعَ بِصَرْنَا فِي الْبَدَأِيَّةِ أَنْ يَفْرَقَ بَيْنَهَا أَوْ حَتَّى يَسْتَبِينَهَا - أَنْ نَخَوِّلَ الْأَمْسَاكَ، أَوْ أَنْ نَتَلَمَّسَ، فِي الْبَدَأِيَّةِ، كُلَّ الْمَوْضِعَاتِ الَّتِي كَانَتْ تَقْعُدْ تَحْتَ يَدَنَا حَتَّى نَجْعَلَ مِنْ أَنفُسِنَا بِقَادِرِينَ أَنْ نَجْوَلَ بِنَظَرَاتِنَا بَعْدَ ذَلِكَ بِشَكْلِ أَفْضَلِ وَلَوْلَا هَذِهِ الْأَحْتِيَاطَاتِ مِنْ جَانِبِنَا لَمَا اسْتَطَعْنَا أَنْ نَخْطُو خَطْطَهُ وَاحِدَةً وَاثِقَةً، وَلَكِنَّا قَدْ وَصَلَّنَا إِلَى طَرِيقِ لَا أَمْلَ في الْعُودَةِ مِنْهُ. أَمَّا عِنْدَمَا لَزَمَنَا هَذِهِ الْحِيَطَةِ فَقَدْ وَصَلَّنَا بِنَجَاحٍ إِلَى مَا هُوَ أَبْعَدُ مِنَ الْقَصْدِ وَفَوْقَ كُلِّ مَا تَوَقَّعْنَا: لَقَدْ كَفَتِ الْظَّلَمَاتُ أَنْ تَصْبِحَ بَعْدَ، بِالنِّسْبَةِ لَنَا، غَيْرَ قَابِلَةَ لِأَنْ نَلْجُ فِيهَا، وَمِيزَنَا بِوْضُوحِ مَا لَمْ نَكُونْ نَعْرِفَهُ مِنْ قَبْلِ إِلَّا مَتَحَسِّسِينَ: لَمْ تَعْدْ تَعْوِزَ أَبْحَانَا الشَّقَّةَ وَلَمْ يَعُدْ الشَّكُّ يَكَادُ يَجْعَلُ مِنْ اِكْتِشَافَاتِنَا بَدِداً، وَلَقَدْ اسْتَطَعْنَا بِشَكْلِ مُثْمَرِ بَعْضِ الشَّيْءِ أَنْ نَسْتَخْدِمَ الْمَعْوِنَاتِ الَّتِي قَدَّمَتْ إِلَيْنَا كَيْ نَعْطِي مَلَاحِظَاتِنَا مُزِيدًا مِنَ الدَّقَّةِ وَمُزِيدًا مِنَ التَّحْدِيدِ.

لَمْ يَكُنْ كَافِي أَنَّا قَدْ تَفَحَّصَنَا بِاِهْتَامٍ كُلِّ مَا تَقْدِمُهُ لَنَا صَرْوَحِ الْمَصْرِيِّ الْقَدِيمَ

خاصاً بفن الموسيقى أو ما كان من شأنه فقط أن يلقى بصيغها من الضوء على ما يمكن أن يجسم حكمتنا . فقد كان لزاماً علينا كذلك أن نلجمأ إلى المؤلفين الذين واتهم الفرصة ليتناولوا ما كانه هذا الفن عند قدماء المصريين . وكان علينا ألا نتحسّن في ازدراء أدنى هذه الشهادات مرتبة . وإنما كان علينا فقط أن تكون بالغى الحذر والتحفظ بل أن تكون متشددين في اختيار واستخدام ما ينبغي اختياره واستخدامه من بين هذه الشهادات ، ذلك أن ما يشطب الهمم للغاية عندما نلتمس ما كتبه عن موسيقى المصريين الأول المؤلفون القدماء والشعراء والفلسفه والمؤرخون والجغرافيون وغيرهم ، حتى أولئك الذين عاشوا في العصور التي كان لهذا الشعب فيها علاقات اعتيادية مع الأمم المستقرة أو المنظمة في أوروبا ، هو أن نجد هذه الشهادات عارية من الواقع الموضوعية حول هذا الفن لدرجة كدنا نتعرض معها في البداية لغواية تحسّنها ، ناظرين إليها في معظمها باعتبارها عاجزة عن أن تقدم لنا فائدة من نوع ما ؛ ولم نضطر للعودة إلى شهادات الأولين إلا بعد أن تفحصناها وقارناها بشهادات مئاتة عند آخرين ؛ وحين تابعنا ذلك بمزيد من الانتباه فقد قابلنا هنا وهناك عدة ملاحظات ينبغي الالتفات إليها ، ومع ذلك فإن ما كان يقوله هؤلاء عن هذا الفن قد كان يمس الأمر من بعد بعيد كما لو كان الأمر قد أفلت منهم عفو الخاطر .

ويرغم هذا فإن الصعوبة الأشد لم تكن بعد هي أن نبحث عند عدد هائل من المؤلفين عن بقایا متناثرة وشبه خافية أو عسيرة على الفهم لنجد ( أفكار ) عن الموسيقى حالة انتقالها عن طريق المصريين القدماء إلى الشعوب الأخرى ؛ لقد كان الأمر يعني أننا نريد أن نشق لأنفسنا طریقاً مأموناً في موضع لم يتجرّس أحد قبلنا على السير فيه ، كان معناه أن نستبصر موقع لأقدامنا ب رغم العقبات التي كانت تمثل لنا في كل خطوة في تلك التناقضات الظاهرية ، على الأقل ، والتي نجدتها بين مختلف المؤرخين ، كل منهم بالنسبة لما يقوله الآخر ، أو التي يتناقضون فيها في بعض الأحيان مع ما يقولونه هم أنفسهم في مكان مغایر ؛ كان معناه أن نستطيع تمييز الصواب من الخطأ على الرغم من الأحكام المسبقة ، والخلط بين الأزمنة ، ذلك الخلط الذي يجعل المعلومات التي يقدمها لنا المؤلفون ، في غالبية الأحيان ، مرتبكة لحد يبعث على الحيرة ، إذ يمكن القول بأنهم ، جميعاً ، قد أخذوا على عاتقهم أن ينثروا الغموض من حول هذا الموضوع . فمن كان يظن ، على سبيل المثال أن ديدور الصقل ينافق

نفسه بنفسه ، فيبعد أن يقول لنا في بداية تاريخه <sup>(١)</sup> أولا : « إن آلهة مصر الأولين كانوا يستلذون بالموسيقى ويستصحبون معهم في كل مكان فرقة من العازفين ، وأن واحدا من هؤلاء الآلهة قد اخترع القيثارة ثلاثة الوتر » ثم نجده يقول في موضع آخر <sup>(٢)</sup> ثانيا « إن الكهنة كانوا يتعجبون باغنياتهم إلى هذه الآلهة نفسها » لكنه يعود فيخبرنا بعد ذلك أن المصريين كانوا يأنفسون من الموسيقى باعتبارها فنا ليس له من خاصية سوى إضجاع الروح وإتلاف الخلق . هل هناك ظل للدليل على أن شعبنا ظل طابعه المميز على الدوام هو الارتباط بالدين والتشبث ببطقوسه القديمة ومبادئه يستطيع أن يكون متقلباً لحد يلفظ معه موسيقاه الخاصة به ، تلك التي تستمد قدسيتها من كونها قد جاءت بفعل آهته الأول ، والتي يؤمن - هو - عن يقين من أنها - أي هذه الموسيقى - كانت تشكل مسرات هؤلاء الآلهة ؟ ألن نجد في ذلك ، من جانبه ، تعارضاً منطقياً يبلغ مرتبة التجديف والزندة ؟ وكيف سيقدر له أن يتجرأ على استجوابه عنون هذه الآلهة نفسها ، تلك التي سيكون ، هو ، بفعل مثل هذا الازدراء المدنس لقداستها ، قد صدراها مزدرياً المعونات التي تهبا إياه ، وهذه أعز عليها بكثير ؟ إننا لفينا دهشة لا يكمن أحد من المؤلفين قد أدرك بعد هذا التضارب الذي يكاد يسمل العيون كما لا يمكننا أن نتصور السبب الذي يكون قد حدا ببعض الكتاب حين تبنيوا النص الأخير من ديودور الصقلي ، والذي لا يحظى قط بآى ترجيح ، وإنما يبنيء عن عادات ومهارات تتعارض بشكل مطلق مع تلك العادات والمهارات التي ظلت ترددتها على الدوام ، ويشكل عالمي ، كل شعوب الدنيا ، بدلاً من أن يتمسكوا بمقولته الأولى ، تلك التي تبدو أقوم قيلاً وأكثر جدراً بالاحترام .

وما لا جدال فيه أن المصريين لم يكفوا فقط عن ممارسة الموسيقى في بلادهم ، فلقد استقرت هناك ونظمت بموجب قوانين دينية وسياسية في عهد ملوك مصر ؛ وأفلاطون هو الذي يخبرنا بذلك في « قوانينه » وفي « جمهوريته » باعتباره شاهد عيان ، ومن ناحية أخرى فإنه لا يتحدث عن هذه الموسيقى إلا بإعجاب شديد . وحين استولى الملوك الفرس على مصر فقد نقلوا إليها معهم النزق الآسيوي في هذا

المضمار فأدى ترف هذه الموسيقى الآسيوية ويندحها إلى إتلاف الطابع الصوف والرجلول الذى كان لموسيقى المصريين ، أما البطالمات الذين أعقبوا الفرس ، فقد بسطوا حمايتهم على هذا الفن وحفلوا به كثيراً ودرسوا هم أنفسهم بشغف شديد حتى أن المصريين ، وقد تشجعوا بالثال الذى يقدمه حكامهم ، قد أقبلوا على فن الموسيقى بأكبر قدر من الحماسة وخطوا في هذا المجال خطوات من التقدم واسعة وسريعة حتى اشتهر عنهم أنهم خير موسقي العالم طبقاً لما يورده جوبا *Juba* نacula عن أثينا يووس *Atlénée*<sup>(١)</sup> ؛ ولنلاحظ أن هذه الفترة هي على وجه الدقة تلك التى كان ديودور الصقلى يزور خلالها مصر والتى أورد عنها أن المصريين يلفظون الموسيقى إذ ليس من شأنها إلا إضجاع الروح وإتلاف الخلق . فهل كان هذا المؤرخ الذى يكن له العالم الطبيعي بلين *Pline* بالغ تقديره<sup>(٢)</sup> يوم خداعنا ! إن علينا بادىء ذى بدء ألا نسى إليه بأن نرتاب في نواياه ، وعلينا بدلاً من ذلك الاعتقاد بأنه قد جاء وقت على المصريين أبدوا فيه نفوراً من نوع من الموسيقى تختلف عن موسيقاهم ، ونظروا إلى تلك ، نتيجة لذلك باعتبار أنها لا شأن لها إلا أن تحدث آثاراً ضارة على الأخلاق الحميدة . وعلى ذلك فليكن صحيحاً أن الكهان المصريين الذين رجع ديودور إليهم ، لم تكن لديهم سوى فكرة مشوشة ، عن السبب المحدد الذى نتج عنه هذا المقت الذى بدا من جانب المصريين تجاه الموسيقى في عصور متأخرة ، ولتكن صحيحاً كذلك أنه هو نفسه لم يجرب بخاطره أن يسأل هؤلاء الكهان عن ذلك الشيء الذى كان ينصب عليه التفور الذى كان المصريون يبدونه تجاه هذا الفن ، وفي آية فترة كانوا يبدون فيه مثل هذا التفور أو الصد ، ذلك أنه لم يجد حيرتنا حول هذه أو تلك من الفكريين المعارضتين ، وهو أمر سوف نأخذ كذلك على عاتقنا أن نوضّحه ، وهو ما سوف يتوضّح كذلك من تلقاء ذاته عندما نتصدى لدراسة حالة الموسيقى في مصر القديمة .

لكتنا ، لو أتنا شيئاً أن توقف لمناقشة كل هذه الأفكار الشاذة والمتناقضة والعشوائية ، تلك التي يقدمها لنا المؤرخون عن الموضوع الذي نعالجها ، واحدة بعد

Deipn. lib. IV. (١)

(٢) ولدى الأغريق كف ديودوروس (ديودور الصقلي) عن المخاتلة وكتب تاريخه عن المكتبة ، جابوس بلينوس سيكونورس (بلين) ، التاريخ الطبيعي ، الكتاب الأول «إهداء إلى فسباسيانوس المؤله» ، بازل ، ١٥٤٩ .

الأخرى ، البتة لا تنتهي قط . بل لسوف يكون هذا ، فضلا عن كل ما سبق ، أمرا لا جدوى منه على أقل تقدير ، ولن يؤدى إلا لمضاعفة كل دوافع الشك ، بل ربما إلى إضعاف ثقة الأشخاص الذين قد لا تكون لديهم الإرادة ولا الوقت الكافى لكي يلزموا أنفسهم بنفس الدرجة ولنفس القدر من الزمن اللذين كان علينا أن نبذلهم ، وان يقارنوا كل هذه الآراء المتباعدة فيما بينها كى يستوثقوا من الحقيقة ، بل ولسوف ينفر القارئ ، إذا ما جعلناه يستشعر مزيدا من الإهانة بدلا من أن نسارع بتقديم ثمرة أبحاثنا ودراساتنا إليه .

إن ما نعنيه أكثر من كل ذلك هو أن يعرف هنا ما كانت عليه حال الموسيقى عند واحدة من أقدم أمم العالم وأن يقف على الطابع الذى كان عليه هذا الفن وماذا كان الغرض الرئيسي منه ، وأن يلاحظ الأساليب التى كان يستخدمها فيه شعب خلص بطبيعته لمبادئه ومثابر فى تمسكه بعاداته ، ظل لوقت بالغ الطوں هادئا وهائيا<sup>(١)</sup> بفعل القوانين البسيطة ، والتى كان كل شيء فيه مع ذلك يبدو متوقعا (أى أنها قد عملت حسابا لكل شيء) . ومن المثير للاهتمام أن نعرف أية مكانة تلك التى شغلتها الموسيقى بين الفنون والعلوم التى كانت هي غرس مصر في زمن بمثل هذا القدم وان نقدر درجة الاحترام التى حظيت بها عند شعب مشهود له بالحكمة وفي بلد كان - هو - مهد العلوم والفنون ، فيه ظهر وتشكل أشهر الشعراء والموسيقيين في العصور القديمة ، والذى - أى هذا البلد - غدا مدرسة يهرع إليها الفلاسفة والمشرعون من أتم الأرض الأخرى ينشدون المعرفة والعلم على أرضها . ويعنى القارئ في النهاية أن يلاحظ وأن يتبع كل التجددات وكل التغيرات التي أدخلت على الموسيقى في مصر ، وأن يقف بشكل خاص على الشيء الذى أسمهم أكثر من سواه في تقدم ووضوح هذا الفن ثم بعد ذلك في إفساده وتدحرجه أو لعل هذا الاعتبار الأخير هو الذى أمكنه ، أكثر من غيره ، أن يجعلنا نلمع ونحس بالرابطة الخفية التي تربط الموسيقى بالأخلاق .

ومهما تكن مقاومة المصريين على الدوام كبيرة لأى نوع من التغيير في نظمهم وعاداتهم وأساليبهم فإن ذلك كله لم يكن ليحميهم من التقليبات وصروف

الزمن مما تتعرض له بقية الشعوب ، ففي كل مكان تحدث فورات وثورات تقلب وتدمير وتزيل امبراطوريات قادرة ، وفي كل مكان شاهدنا دولاً جديدة تهض ودول أخرى تتفكك وتزول .

فلا جدال في أنه قانون يتعلق به اتساق كل الأشياء التي تسترضي بنور القمر ، أما فحوى هذا القانون فهو أن ليس ثمة شيء يعيش فوق كوكبنا يظل دوماً على حاله ؛ وأن الأمم ، وكذلك الأفراد من كل نوع ومن كل جنس ، يولدون عليها ثم يهلكون ، وهذه هي الدورة ؛ وأن وجه الأرض في مجمله يتجدد دون انقطاع . كذلك تظل اختراعات البشر وعلومهم وفنونهم ، ولابد ، خاضعة بالمثل لهذا القانون نفسه .

ويعض هذه العلوم ، وبعض هذه الفنون مما كان مجهولاً في الماضي أو مما لم يكن لدى الناس بعد عنها سوى معلومات باللغة الضالة هي اليوم علوم تدرس بأكبر قدر من النجاح . وعكس ذلك بعضها الآخر ، مما كانت تحظى في القرون الخوارى بأقصى قدر من التقدير ، إذ أنها قد بلغت درجة جد عالية من النضوج وما كان الناس يجرون بفضله أكبر قدر من المكاسب فقد فقدت في أيامنا هذه مكانها بل تكاد تكون مزدراة اليوم إما بفعل الخلاها أو تفسخها وأما بسبب السوءات التي تنجم عنها وإما كذلك بفعل ضالة النفع الذي يعود على البشر اليوم من ورائها . ولقد كانت الموسيقى والشعر بلا ريب من بين علوم النوع الأخير يرغم أن الناس قد لا يتذقون معنا على ذلك بسهولة .

وعبها يشهد أكثر ما تركه الشعراء وال فلاسفة القدماء مداعاة للاحترام ، بنضوج وسطوة الموسيقى في الأزمنة القديمة ؛ وعيها كذلك أن يستطيع اتفاق أو اتساق كثير من الواقع الحقيقة والشهادات الأصيلة التي لا يمكن عقل مستقيم أن يردها أو يشكك فيها ، أن تبدد كل الاعتراضات ، فكل ذلك في حد ذاته لا يكفي بعد لتبييد التحيزات والأحكام المسبقة بل والتحفظات التي تملئها كرامتنا . فلقد نزنو كي تكون على يقين تام ، إلى أشياء مستحبة : قد نزد أن نستمع إلى بعض من هذه الأغاني التي توقف شدوها منذ الوف السينين أو على الأقل أن نطلع على نماذج لهذه الأغاني التي لم يدونوها قط ، بل التي لم يكن مسموها على الأطلاق بتداوتها عن غير طريق الصوت إلى ، ويبدو الأمر كما لو كان علينا لا نعتقد أنه منذ أن اختلطت الموسيقى والشعر معا ، فلم يعودا يشكلان سوى الفن نفسه ، إن لم يكن لأحدهما أن

يأخذ وجهة تختلف عن وجهة الآخر ! وكالو أنه ليس من الواضح أن أزمان أفضل الشعراء وأجمل الشعر كانت هي بالضرورة أزمان أفضل الموسيقيين وأجمل الموسيقي .

لماذا ينبغي أن نشك إذن في روعة موسيقى القدماء ، بينما كل شيء يبرهن لنا أن هؤلاء القدماء لم يتجاوزوْنا ، فقط وكثيرا ، في كل الفنون الأخرى ، كما في الشعر والعمارة والتحف التي لا نزال نرى لها ، تحت أبصارنا ، نماذج تدعوا للإعجاب . بل إن ما بقى من هذه كذلك حتى اليوم لا يزال يستعصى علينا تقليده ؛ ولقد كان الأمر هو نفسه بالنسبة لكل من جاعوا مباشرة بعدهم ؟ لتعرف إذن بضمير مستريح أن هؤلاء الذين أقاموا مثل هذه الصرح وروائع الأعمال ، قد كان لديهم ولابد ذوق أكثر رقة ومبادئ أكثر وثوقا عما هو لدينا ؟ فإذا ما كان مثل هذا التقرير الذي يكيله أمثال هؤلاء القضاة ( المؤلفين القدماء ) للموسيقى القدية قد تجاوز في كثير المدح الذي دبجوه لمنتجات الفنون الأخرى فليس ذلك إلا لأن الموسيقى كانت تفوق كل هذه الفنون . ( في أزمانهم ) بقدر كبير

ولكن كيف ستتوصل إلى حقيقة حال الموسيقى في مصر القدية في حين يرفعها أفلاطون لدرجة كبيرة فوق موسيقى اليونانيين القدماء ؟ وفي حين يقتربها هو باعتبارها الأنماذج الأفضل والأكثر اكتمالاً للموسيقى سواء بسبب تدفقها وحيويتها وسو تعبيّرها أو لروعتها جمال ألحانها ؟ وكيف يمكننا أن نتوصل إلى تكوين فكرة دقيقة لأنفسنا عنها بشكل يكفي كي يمكننا من دراستها ؟ وعلام سوف نؤسس ما سنقوله عنها ؟ أيكون ذلك على أساس ما تشهد به الآثار أو على أساس من شهادات المؤرخين القدماء أو على أساس مما يقدمه لنا هؤلاء وأولئك في وقت معا ؟

سبق لنا أن استرعينا الانتباه إلى ضآلة العون الذي يمكننا انتظاره من الأولين ( الآثار ) والى هذا الحشد من التناقضات الصارخة التي نجدها فيما بين الآخرين ( المؤرخين ) ، تناقضات تتفت حجر عثرة دون أن يتمكن المرء من استخدامها بنجاح إلا بعد أن تفحص وتقدم بأكبر قدر من العناية أفكار كل مؤلف ، وميوله ، وإلا بعد أن نكون ، بصفة خاصة ، قد حددنا العصر الذي لا بد أنه يتسب إلى ما يخبرنا عنه - بخصوصها - هؤلاء أو أولئك من المؤلفين .

أولاً : أما بخصوص المباني القديمة التي لا تزال قائمة حتى اليوم في مصر ، فإن كل شيء يخبرنا بأنها أبعد ما تكون عن أن تنتهي للقرون الأولى من الحضارة في هذا البلد ، وهي القرون التي نذرنا أنفسنا للرجوع إليها مسترشدين بأوثق وأقدم الأقوال التي وصلت إلينا عن قدماء المصريين . إن نبل عمارة هذه المباني وثراء وفخامة الزخارف و « التشطيب » وكل هذه المشاهد الرمزية ، وكل هذه الحفلات الدينية أو المدنية المنقوشة بأكبر قدر من العناية فوق الجدران ليست بقادرة على أن توحى لنا بإمكانية أن تعود إلى شعب انتظم منذ زمان قصير ، كما أنها ليست قط ناتجة شائها أو مجدها لفن في طور الطفولة ومن ناحية أخرى فإننا نجد من بين هذه المباني<sup>(١)</sup> بعضاً لم يكن قد اكتمل بناؤه في حين نجد مباني أخرى قد شيدت بأنقاض مباني أكثر قدماً . ولا يزال المرء يلمع أحجاراً جديدة ( أحجار ترميم ) في الأولى في حين يلمع في الثانية وبشكل خاص في منشآت بعينها في طيبة القديمة وفي داخل بعض البوابات أحجار تشكل كسراً أو فناناً من تماثيل وضعت باتجاه مخالف ( للنسق المتبوع ) وبدون أية رابطة تربطها بما يحيط بها . كما يلاحظ المرء فضلاً عن ذلك ، وفوق الأفراز حروفًا هيروغليفية بل كذلك كتابات يونانية حللت محل كتابات هيروغليفية أخرى لما تسمح بعد آثارها<sup>(٢)</sup> .

من هنا يمكن المرء أن يستنتج أن الآلات الموسيقية التي نقشت على هذه المباني نفسها لم تكن هي ، بالمثل ، أول آلات موسيقية عرفتها مصر بل ليس من المستبعد أنها كانت مجهولة كلية من قبل المصريين الأول طبقاً لما سوف تواتينا الفرصة للاحظته فيما بعد ، عندما ستتصدى لتفسير طبيعة هذه الموسيقى في حالتها البدائية .

(١) منها يكفي بعض هذه المباني حديث البناء وبعضاً قديماً فإن نوع العمارة في الحالتين لا يتغير قط ، فهي تخضع على الدوام للمبادئ وللقواعد نفسها ، تلك التي كانت تطبع منذ زمان لا تعيه الذاكرة ; وبالأكمل لذا أفالاطون ذلك في كتابه الثاني من المؤلفين . إذن فلا تزال هذه المباني ثانية للغاية من هذه الزيارة الأخيرة . وقد نجد هنا دون ريب أقل زخارف يكفيه عما كانت عليه في زمن كليمانس السكندوري Clément d'Alexandri والماسات والذهب والفضة المثلث Paedag. cap. 11, p. 216.

(٢) ومع ذلك فلا بد لنا أن نصدق طبقاً لشهادة أفالاطون ، الذي زار مصر بعد أن عُمِّكَ المصريون

ثانياً : فليس هناك واحد من بين المؤلفين الذين واتتهم الفرصة للحديث عن هذا البلد ، والذين عرّفوا على أكمل وجه النظم والعادات المستقرة هناك – قد أشار إلى الآلات الموسيقية ، على الرغم من أن هؤلاء يتحدثون على الدوام ، بنوع من الحماسة بخصوص الترانيم والأغانيات المخصصة للتعبد للآلهة ؛ أو أنهم لم يتناولوا في أحاديثهم المزهر أو البوّق (النغير) إلا لكي يقولوا فقط إنها آلات صاحبة . أما الآخرون ، وكما استرعينا الأنظار من قبل ، فيقولون لنا ، أحياناً ، أن الموسيقى قد دُرست في مصر على يد آلهة هذا البلد الذين اخترعوا من هذا الفن متعتهم ؛ أو يقولون في أحياناً أخرى ، إن هذا الفن كان محتقراً منكوراً من المصريين باعتبار لا خاصية له سوى إتلاف الخلق وإملاك النفوس .

إذن فقد قام في مصر رأيان متعارضان تمام التعارض ، أحدهما مع الآخر بخصوص الموسيقى ، يفرضان علينا بالضرورة أن نستنتج ونحدد حالتين لهذا الفن بالمعنى التام وشديدي الاختلاف لكنهما متعارضان لحد لا يمكن معه أن يكونا قد عاشا في عصر واحد . لذلك فنحن نلمس وجود عصرين وحالتين مختلفتين لفن الموسيقى في مصر القديمة : أما الحالة الأولى فهي تلك التي يتحدث عنها أفالاطون في قوانينه وديودور الصقلي في مكتبه التاريخية – الكتاب الأول<sup>(١)</sup> ، وهي تلك التي ظلت فيها الموسيقى في حالتها الأولية ، بعيدة عن التحريف ؛ أما المرحلة الثانية ، ويتحدث عنها كذلك ديودور الصقلي<sup>(٢)</sup> فهي التي قامت فيها ممارسة الموسيقى ضارة عرض الخاطئ بالمبادئ القديمة ، وقد أدت هذه إلى اندثار هذا الفن حتى أدنى درجات التفسخ والفساد . ويحدد هذا التمييز بطبيعة الحال التقسيم الذي قمنا به في عملنا . وهذا السبب فإننا قد ضمننا المرحلة الأولى لموسيقى مصر القديمة كل العصر الذي انقضى منذ نشأة الحضارة المصرية ومنذ ظهور أولى ترانيمها حتى العصر الذي أحدث فيه أجانب ، دخلوا هذا البلد ، بعض تحورات أو انحرافات في أخلاق

---

= من طرد قميص وخلفائه عن عرش مصر ، أن المباني الأثرية المصرية لم تكن في ذلك الوقت قد دمرت بأكملها ، إذ يورد لنا أفالاطون أن المرأة وكان لا يزال في عصره يرى في المعابد أعمالاً رائعة من الرسومات والنقوش يعود تاريخها لأكثر من عشرة آلاف عام ؛ أي أنه يفترض وجودها منذ زمان لا تعيه الذاكرة .

Cap. 15 et 18. (١)

Lib. I, Cap. 81. (٢)

المصريين، فبدل هؤلاء أو غيرها من عاداتهم وتعودوا نتيجة لذلك على أغاني أخرى وألات موسيقية أخرى ، كانت كلها اغانيات هؤلاء الأجانب والآتاهـ ، وحصرنا في المرحلة الثانية كل الزمن الذي انقضى منذ التغيرات التي حدثت في موسيقاهم حتى الوقت الذي تقلصت فيه مصر نفسها لتصبح مجرد إقليم من أقاليم الامبراطورية الرومانية .



## المبحث الثاني

### عن الموسيقى المصرية القديمة في حالتها الأولى

عن أصل ، وعن مخترع ، وعن اختراع الموسيقى في مصر القديمة تبعاً لما ترويه الروايات الدينية في هذا البلد – عن الفكرة السامية التي تدفعنا هذه الروايات لتصورها عن الموسيقى المصرية في طورها الأول ، وكم تصبح هذه الفكرة بعيدة حين نقارنها بالفكرة التي تقدمها لنا ممارسة هذا الفن حالياً – عن الضرورة التي يلبيها ذلك علينا لكي نستعيد بشكل موجز ما كانته الموسيقى القديمة ، وبشكل خاص ، ما كانت عليه الأغاني في عصور وسيطة بين العصورين اللذين التزمنا بدراستهما (أى بين الموسيقى المصرية القديمة في عهد المصريين القدماء وبين الموسيقى العربية في مصر تحت حكم العثمانيين – المترجم) .



عند شعب فاضل وجدير بالاحترام ، على غرار ما كان عليه شعب مصر القديمة ، بفضل حكمة نظمه ومؤسساته ، الدينية والسياسية ؟ وفي بلد كانت أنماط الحياة تتباين في أقاليمه بقدر ما كان النظام العام ، وكانت النظم الاجتماعية ، تخضع في مجملها لنير القوانين ، وحيث ارتبطت العلوم والفنون الرفيعة والفلسفية بالذهب المقدس الذي لم يكن بمقدور طبقة الكهان نفسها أن تحدث به أوهى تغيير دونها ضرورة ملحة تفرض ذلك فرضا ، ويندون أن يكونوا قد فوضوا في الأمر بشكل مشروع ؟ وأخيرا ففى ظل حكومة كان قد استقر عندها أن على الفنون أن توقف في اللحظة التي تكفى فيها عن العطاء والإفادة<sup>(١)</sup> فإن العلم أو الفن ، الذى كان يعلم الناس ترجم الأغانيات التى كانوا يتضرعون بها إلى الآلهة أو تلك الأغانى التى كانت تخدم أغراض التعليم العام ، لم يكن ليتأسس على مبادئ باطلة مقلبة ، أو لتحكمه وتوجيهه قواعد بالغة الصرامة أو تعوزها الدقة .

لم يكن فن الموسيقى بعد قد ابتعد بالقدر الكافى عن نشأته وأصله حتى يكون قد فقد تأثير طابعه الرجلى والسامى ، هذا الطابع الذى استقام من الطبيعة نفسها عند نشأته ؛ كذلك فإن بعد هذا الشعب عن التجديد أو الابتكار يدفعنا لأن نستنتج ، وكل الأمور هناك تأقى لتدعم رأينا هذا ، أن هذا الفن في مصر ، قد ظل لوقت طويل ، يحتفظ هناك<sup>(٢)</sup> بطابعه الأصيل .

ومن المؤكد أن المصريين الأول قد كانت لديهم فكرة سامية عن هذا الفن ، فهاهم أولاء ينسبون ازدهار حضارتهم ، بل ازدهار حضارة الشعوب كلها ، إلى الآثار البهيجه للموسيقى وإلى البلاغة الرخيمه والشجيجه لمشروعهم الأول ، الذى تمكן بفعل جمال أغانياته الباعث على الاقناع ، أن يجذبهم وأن يستقيهم إلى جواهه ، وان يعودهم على حياة المجتمع ، وأن يجعلهم يتذوقون المباحث التى تجود بها هذه الحياة الاجتماعية ، حين أحدى على عاتقه أن يعلمهم بنفسه كيف يفلحون الأرض ، وحين هيا نفوسهم يتلقى وتقبل القوانين والشائع ، « فمبتدأ حكم أو زعيم المصريين ، كما تذكر إحدى رواياتهم القديمة ، فإنه قد خلصهم من الفاقة ومن الحياة الوحشية ، وذلك بأن جعلهم

(١) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب الثانى .

(٢) المصدر نفسه .

يعرفون مكاسب (الحياة في) مجتمع ، فأعطتهم القوانين وعلمهم كيف يسجلون الآلة ، وحين أخذ يجوب كل الأرض فقد بدأ يمدن أقوامها دون أن يلجم في حالة واحدة إلى قوة السلاح ، وإنما هو قد أخضع العامة بأحاديثه السلسلة ، والحقيقة مجملة إياها بكل المفاتن الخلابة التي للشعر والموسيقى ، وهذا هو ما جعل الأغريق يعتقدون أن أوزيروس هو باخوس نفسه <sup>(١)</sup> .

ومع ذلك فمن كان أوزيروس هذا الذي علم المصريين وحضرهم عن طريق أغانياته ، والذي جاب أرجاء العالم كله ، وعلم وحضر كذلك كل الشعوب ؟ إنه فيما يعتقد المصريون هو الشمس التي لا ينظرون إليها فقط باعتبارها مبعث الحرارة والدفء والضوء ، وإنما كذلك باعتبارها مصدر المياه ، والتي تنبثق عنها كل العوامل الحية التي تخصب الأرض وتثثها بألف المنتجات المفيدة ، وباعتبارها كذلك مبدأ الحياة ومنشأ كل خير : فهي المبدأ الذي فاضت عنه نار العبرية خالقة الفنون ومبدعة كل ما من شأنه الاسهام في سعادة الجنس البشري ، وفي كلمة ، باعتبارها الأصل الذي ينبغي على البشر جميعاً أن يتسبوا إليه كل المميزات التي ترتبط بالمجتمع وبالحضارة <sup>(٢)</sup> .

ومع ذلك فقد كان لهذا الإله في الوقت نفسه عدو رهيب ذو عقرية شريرة ، كان هو مبدأ لكل شر ، ولا هم له إلا أن ينصب لغريم المكاييد والفخاخ ، وأن يحدث القلاقل ويسبب الأضطرابات وأن يدمر كل خير . لذلك فقد كان لابد من أن توجد قوة أخرى ليس لها من شاغل إلا أن تصارع هذه العبرية الشريرة ، وأن تتصدى دائمًا للشروع التي تزيد هذه العبرية الشيطانية أن تصنعوا أو أن تصلح من أثر الشرور التي صنعتها بالفعل . ولقد تمثلت هذه القوة في أخرى أوزيروس (كذا) حورس إله الشعر أو النغم والذي أعطاه الأغريق اسم أبو للون (أبو للو) <sup>(٣)</sup> . وهو نفسه على هذا الأساس الذي يعطيه ديودور نفس الاسم في الرواية المصرية الأخرى <sup>(٤)</sup> « كان

(١) جميع أعمال بلوتارخوس الباقية ، الأغريق واللاتين ، لوتينيا ، باريس ١٦٢٤

(٢) كل هذه الشخصيات التي تسب إلى الشعوب توجد في ترنيمات أوزيروس وفي أغاني هوميروس وكذلك عند بلوتارك في مقالته عن أوزيروس وأوزيروس (انظر الترجمة العربية للدكتور حسن صبحي بكرى ومراجعة الدكتور محمد صقر خفاجة ، سلسلة الألف كتاب ، دار القلم ، القاهرة) .

(٣) المصدر نفسه .

(٤) Diod. Sic. Biblioth. histor. lib II Cap. 18 pag. 53 .

أوزيريس يحب المرح والبهجة ، والموسيقى والرقص ، وكان يستبقى حوله على الدوام فرقة من الموسيقيين ، كان من بينهم تسع عذرارات كن بارعات في كل الفنون التي تتصل بالموسيقى ، وقد اسماهن اليونانيون ربات الفنون أو الموسات وكان يرأسهن أبو اللون الذي سمي لهذا السبب *Musagète* [أى قائد أو رئيس ربات الفنون] . ولو لم يكن بلوتارك (بلوتارخوس) قد أخبرنا أن هذا الذي أطلق عليه الأغريق اسم أبو اللون كان هو نفسه من يسمى في مصر باسم حورس (أو هورس) ، لما كان ليشترك أحد فيحقيقة أن اسم أبو اللون هو اسم يوناني محض ، كما أنه اسم إله يوناني وليس أبداً اسم مصر يا ولا هو اسم إله مصرى . ومن هنا فقد تكون محقين حين نستنتج أن ديدور قد استبدل بالاسم المصري للمعبد المصري الاسم الذي كان الأغريق قد أعطوه له ، وإن كان هذا الخلط في الأسماء في اللغتين مختلفتين يظل إحدى السوءات في ترجمة مؤلف ما : فقد كان ينبغي عدم إحداث أدنى تغيير في هذه الأسماء دونها ضرورة ملحة .

ويرغم هذا كله فإن الأمر هنا لا يتصل مطلقاً حتى الآن ، باختراع الموسيقى ولا بمخترعها ، ومع ذلك فمن الواضح أن هذه الموسيقى لابد وأنها قد بدأت تتشكل بالضرورة من قبل أن توجد ؟ فمن المحتمل ، طبقاً لما تستوجبه هذه الرسوم المجازية أو الرمزية أو هذه التقلبات أو الروايات المقدسة التي انتهينا للتو من ذكرها ، أن الموسيقى كانت موجودة حتى عهد ما قبل أوزيريس الذي رحب بهذا الفن ووسط عليه حمايته واستخدمه هو نفسه بنجاح كبير . أما حورس (هورس) إله الشعر والنظم ، والذي كان يشرف على تنفيذها واستخداماتها فقد يكون – فيما يبدو – هو الأكثر قريباً والأشد التصاقاً بفن الموسيقى .

وطبقاً لما تقرره رواية مصرية قديمة فإن اكتشاف هذا الفن يعود إلى مانروس<sup>(١)</sup> *Maneros* . ولقد رأينا للتو ما كانه أوزيريس الراعي المبتهج للفنون ورأينا بالمثل ما كانه حورس ، المشرف على العذرارات التسع الالاقي اسماهن الأغريق بالموسات أى ربات الفنون واللائي يرعن في كل الفنون التي تتصل بالموسيقى . ولم يعد يبقى علينا الآن سوى أن نعرف ما كانه مانروس ، مخترع هذا الفن .

---

(١) بلوتارك – المصدر السابق .

يدرك لنا هيرودوت<sup>(١)</sup> أن المصريين كانوا يطلقون هذا الاسم على من كان الأغريق يسمونه لينوس Linus ، ويضيف أنهم كانوا ينظرون إليه باعتباره ابنًا لأول ملوك هذا البلد . وقد ظن العلامة جابلونسكي Jablonski<sup>(٢)</sup> في البداية أن اسم مانيروس قد يكون مركبا من كلمتين مصرتين : منه Maneh أو مانه Maneh وتعني الخالد وخروق Chroti ومعناها ابن أو حفيد ، وبذلك تكون بازاء منه خروق أو منه خروق ( لأن المصريين يلفظون حرف الـ E مثلما لفظ نحن حرف الـ H ) ، مما قد يعني ابن أو الخفيف الخالد . وفي الوقت نفسه فإن جابلونسكي يسترعي الانتباه إلى أن رواية هيرودوت بخصوص مانيروس تبدو كما لو كانت تسوقنا إلى هذا التفسير ، ثم يضيف أن هيرودوت مع ذلك لم يعلق على روايته هذه أية أهمية . ، ثم يورد لنا بعد ذلك ما قاله هيسبيخيوس في شأن الكلمة مانيروس ثم في النهاية يقدم لنا – على هذا النحو ترجمة لنص من مؤلف هيسبيخيوس : « كان مانيروس ، بعد أن تدرب وتلقن الأسرار وتعلم على يد المحسوس هو أول من علم اللاهوت للمصريين » مستبدلا بكلمة الكلمة لم تقدم له فيما يبدو معنى مناسبا . ومع ذلك ، أفلًا يكون بمقدورنا أن نفهم من الكلمة Homologēsais ( التي بدها ) معنى : الذي جمعهم في شكل مجتمع ، الذي حضرهم والذى منحهم الشرائع والقوانين ؟ وقد لا يكون في هذا المعنى شيئاً مجازياً للمصواب في حد ذاته ، ولا هو ينافر مع ما يخبرنا به كل من أفلاطون وبليوبارك<sup>(٣)</sup> : الأول حين يقول لنا إن كل أغاني المصريين كانت مكرسة لخدمة القوانين وكانت تحمل اسماءها<sup>(٤)</sup> ، والثاني حين يخبرنا بأن مانيروس كان ينظر إليه من قبل المصريين باعتباره الشخص الذي اخترع الموسيقى ! ذلك أنه يترتب على المعنى الذي توحى به قوله أفلاطون أن مانيروس بتأسيس لفن الموسيقى في مصر قد أعطى – ولابد – القوانين والشائع للمصريين . وفضلاً عن ذلك فمن الممكن أن تكون الرواية نفسها التي تنسب إليه اختراع الموسيقى قد قدمته كذلك باعتباره أول من حضر المصريين

Hist. lib II. (١)

Jablonski, Opuscula, p. 128. (٢)

أولاً طون ، القوانين ، الكتاب الثاني . (٣)

ومن هنا بلا ريب كان الأغريق يسمون أغانيهم باسم Nomos وهي كلمة تعنى : القانون .

بأغنياته والذى منحهم الشرائع والقوانين ، فهذه فكرة نجدها ماثلة عند المصريين وعند الأغريق ، بل كذلك عند اللاتين ، ومؤداها أن كل الشعوب تدين بـماهـج تحضـرها وـحضارـتها نفسـها لـفنـ الغـنـاء .

إن ما كان المصريون يقولونه عن أوزيريس ، والـأـغـرـيقـ والـلـاتـينـ عنـ أـورـفـيـوسـ (١) يمكن أن يقال ، ولأسباب أقوى في هذه الحال ، عن مخـرـعـ الموـسـيـقـىـ ، ذلك أنـاـ نـجـدـ هناـ ، دونـ جـدـالـ ، انـ البـشـرـ قدـ اـتـزـمـمـواـ بـتـلـقـيـ الشـرـائـعـ وـالـقـوـانـينـ منـ وـاحـدـ منـ أـشـبـاهـهـمـ ، وـبـأـنـ يـعـتـرـفـواـ بـهـ مـعـلـمـاـ وـرـئـيـسـاـ عنـ طـرـيقـ الـاقـنـاعـ وـعـنـ طـرـيقـ الـمـاـهـجـ الـخـلـابـةـ وـالـطـاغـيـةـ الـتـىـ لـلـبـلـاغـةـ ، أـكـثـرـ مـنـهـ عنـ طـرـيقـ الـقـوـةـ أـوـ الـعـنـفـ . أـمـاـ هـذـهـ الـبـلـاغـةـ أـوـ الـفـصـاحـةـ الـمـحـفـرـةـ لـلـهـمـةـ عـلـىـ نـحـوـ كـبـيرـ وـبـاعـثـةـ عـلـىـ الـاقـتـنـاعـ الشـدـيدـ ، كـانـتـ فـيـ الـوـاقـعـ ، وـكـاـ سـنـرـىـ لـلـتـوـ ، نـفـسـ مـاـ أـسـتـهـ وـأـقـامـتـهـ الـمـوـسـيـقـىـ الـأـوـلـىـ .

وـحـينـ يـخـبـرـنـاـ المـصـرـيـوـنـ أـنـ مـانـيـرـوـسـ قـدـ اـخـتـرـعـ الـمـوـسـيـقـىـ وـأـنـهـ قـدـ مـاتــ وـكـانـ بـعـدـ صـبـيـاـ فـرـعـاـ مـنـ نـظـرـةـ إـبـيـسـ الـغـاضـبـةـ وـالـتـىـ اـهـتـاجـتـ مـنـ تـجـرـيـهـ عـلـىـ الـاقـتـرـابـ مـنـهـ سـرـاـ ، لـيـفـاجـهـهـاـ وـهـىـ تـقـبـلـ وـجـهـ زـوـجـهـ الـمـسـجـىـ ؛ وـحـينـ يـوـكـدـ لـنـاـ هـيـرـوـدـوـتـ أـنـ لـيـنـوـسـ الـأـغـرـيقـ لـمـ يـكـنـ شـخـصـاـ أـخـرـ سـوـىـ مـانـيـرـوـسـ الـمـصـرـيـوـنـ ، وـأـنـ هـذـاـ الـأـخـيـرـ كـانـ اـبـاـ لـأـولـ مـلـوـكـ مـصـرـ ؛ وـحـينـ يـخـبـرـنـاـ هـيـسـيـخـيـوـسـ أـنـ مـانـيـرـوـسـ هـوـ أـوـلـ مـنـ حـضـرـ الـمـصـرـيـوـنـ فـإـنـ ذـلـكـ كـلـهـ يـدـوـ وـكـاـنـهـ يـرـهـنـ لـنـاـ بـوـضـوـحـ كـافـ ، عـلـىـ أـنـ الـأـغـرـيقـ قـدـ سـعـواـ تـقـلـيـدـ هـذـاـ الرـمـزـ الـمـجـازـيـ فـيـ أـسـطـوـرـتـهـ عـنـ لـيـنـوـسـ ، حـيـثـ يـقـدـمـونـ لـنـاـ هـذـاـ الـأـخـيـرـ باـعـتـارـهـ مـخـرـعاـ لـمـوـسـيـقـاهـمـ ، وـأـنـهـ هـوـ الـذـىـ حـضـرـهـمـ بـفـضـلـ أـغـنـيـاتـهـ ، لـكـنـهـ قـتـلـ بـفـعـلـ ضـرـبـةـ سـلـدـهـاـ إـلـيـهـ هـيـرـقـلـ بـقـيـاـرـتـهـ حـيـنـ بـلـغـ بـهـ الـغـضـبـ مـنـتـهـاـ ؛ أـوـ عـلـىـ أـقـلـ فـإـنـاـ نـجـدـ الـأـغـرـيقــ عـلـىـ نـحـوـ قـرـيبـ مـنـ هـذـاـ قـدـ زـيـفـواـ ، أـوـ عـلـىـ نـحـوـ مـاـ ، قـدـ حـاـكـواـ ، فـيـ خـفـةـ ، الـاسـتـعـارـاتـ وـالـرـمـوزـ الـفـلـسـفـيـةـ الـحـاذـقـةـ الـتـىـ كـانـتـ لـدـىـ الـمـصـرـيـوـنـ .

وـحـيـثـ لـاـ يـسـمـعـ لـنـاـ الـعـقـلـ ، أـوـ قـلـ لـأـنـاـ لـاـ نـجـدـ سـبـبـاـ مـعـقـولاـ ، حـتـىـ الـآنـ ، فـ

(١) ظـنـ عـلـمـاءـ كـثـيرـوـنـ أـنـ أـورـفـيـوسـ Orpheus يـعـودـ لـأـصـلـ مـصـرـيـ ، وـهـوـ اـسـمـ يـعـنـىـ ، عـنـ قـبـولـنـاـ لـفـكـرـهـ هـذـاـ الـاشـتـقـاقـ ، اـبـنـ حـورـ (ـهـورـ) Ourus الـذـىـ يـكـسـبـهـ عـلـىـ هـذـاـ النـحـوـ Horus . اـنـظـرـ : شـمـيتـ ، الـأـعـمـالـ الـتـىـ فـسـرـتـ أـثـنـاءـ الـمـصـورـ الـقـدـيـمـ وـيـصـفـةـ خـاصـةـ فـيـ الـعـصـورـ الـمـصـرـيـةـ ، الرـسـالـةـ الـعـلـمـيـةـ الـثـالـثـةـ عـنـ أـسـمـاءـ أـوـ أـلـقـابـ أـورـفـيـوسـ وـأـمـيـنـيـونـ ، كـارـلـسـرـواـ .

أن نرى في الشخصوص الذين تشير إليهم الحكايات المصرية القديمة شيئاً آخر سوى كائنات استعارية أو رموز ، فإننا غير قادرين على أن نجد من الدوافع ما يكفي كي نستبعد التفسير الاشتقاء لأسم مانيروس ، والذى قدمه جابلونسكي لنا بجعله : ابن الخلود أو ابن الأبدية ، برغم أن هذا التفسير نفسه لا يقدم كثيراً ولا يؤخر ، وإن كان يتفق بشكل أفضل مع العقل أو الفهم الذى يمكن أن نتصور به كل الرموز المصرية الأخرى .

وكا قد أطلق على إيزيس التي نراها وسط الموسيقيين ، محية للغناء والرقص وتجد فيما بهجتها وسعادتها ، اسم الله الخير أو جنية الخير ؛ وكما أن حورس رئيس الموسات أو ربات الفنون التسع قد كان ينظر إليه باعتباره إله الشعر والنغم ، فإن بمقدورنا بالمثل ، ان نعطي للعقربية (أو الجن) الذى اخترع الموسيقى اسم ابن الخلود (أو ابن الأبدية ) ؛ وهذا الشخصوص نفسه كان الأغريق يقولون عن أبو للون إنه ابن جوبير ، ولم يكن لدى هسيود<sup>(١)</sup> ولا بلوتارك<sup>(٢)</sup> أسباب مخالفة عندما أطلقوا على ربات الفنون اسم بنات جوبير ؛ بل ان لدينا سبباً قوياً لكي نستنتاج أن المصريين كانوا يعتبرون مانيروس ابن الخلود أو ابن الأبدية أكثر مما كانوا يعتبرونه شيئاً آخر . إذ نجدهم يقولون ان هذا الاسم لم يكن فقط اسمًا لرجل<sup>(٣)</sup> ، وإنما هو مجرد اشارة رمزية ، وكانوا يستخدمونها عادةً بمناسبة بعض الأحداث السعيدة أو أن من المرجح أنهم كانوا يقولون أى ابن الخلود ، أى ابن الأبدية ، كما نفعل نحن حين نقول : يا إلهي ! يا إلهنا القادر ! أو . كما يقول الإيطاليون والأسبان سانتا ما دونا ! ، أى يا سيدتنا العذراء المقدسة ! أو كما يقول العرب : يا الله ! كذلك فحين يدعون المصريون مخترع الموسيقى باسم : ابن الأبدية ، وحين يدعون حورس رئيس ربات الفن باسم إله الشعر والنغم فأش لرية أو جنية الخير ؛ وحين يصوروون إيزيس محاطة بالموسيقيين ، تطرب للموسيقى ، فلقد أرادوا بذلك أن يقولوا – ولا ينبغي لنا قط أن نشك في الأمر – إن

Hesiode, Theog. v. 25 et 36 (١)

Plutarque, des Propos des tables, quest. XIII, pag. 436, E.G. (٢)

Plutarque, d'Isis et d'Osiris (٣)

الموسيقى<sup>(١)</sup> هبة سماوية يحكمها القانون والتناسق في كل جزء فيها<sup>(٢)</sup> وأنها تنسجم مع كل ما يوجد من خير [ أى أنها توجد حيثا يوجد ] أو بالأحرى أن كل خير<sup>(٣)</sup> يشكل [ في حد ذاته ] موسقى ، أى شيئاً كاملاً ومتناقضاً ، أو أى عمل [ آخر ] من أعمال ربات الفنون .

مع مثل هذه الأفكار حول أصل وطبيعة الموسيقى ، فإن علينا ألا ندهش حين نجد المصريين يولون لهذا الفن مثل هذا التقديس الكبير ؛ فإذا كانوا مدققين لحد الوسوسة وغير متساهلين قط في اختيار [ كلمات ] أغانيتهم<sup>(٤)</sup> ، واذا ما وجدناهم قد أباحوا بموجب قوانين أغنيات بعينها ، هى التي بدت لهم الأفضل ، ثم حجبوا عن قصد أغنيات آخريات ؛ واذا كانوا قد ألزموا كل امرئ ، الزاماً لا فكاك منه ، بأن يقوم بدراسة الموسيقى وبأن يدرسها بدوره لوقت محدد ، واذا ما رأينا الموسيقى تشكل جانباً من مبدئهم المقدس وتصوّغ كل تراثيّهم الدينيّ ، وكذلك اذا ما وجدناها ، حال انتقالها من المصريين إلى اليونان عن طريق مستعمرات هي – أى هذه المستعمرات – التي حضرت هذا البلد<sup>(٥)</sup> ، قد أحدثت – أى الموسيقى – هناك تأثيرات مدهشة لهذا الحد ، واذا ما ظلت تثير هناك الاعجاب والتقدير طيلة الوقت

(١) كان القدماء صدّون عموماً بكلمة موسقى كل ما هو خير وكل ما يتفق مع الصالح العام . ويستخدم أفلاطون الكلمة موسقى بهذا المعنى ، وكان شعراً الملحم والبطولات ، وشعراء التراجيديا والكوميديا يعطونها فيأغلب الأحيان معنى مشابها .

(٢) ترتبط الموسيقى بالنظام ، حتى أنها لا تستطيع أن تنسج لها جيداً ولا أن تقدم ( هارموني ) جيداً باصطلاح نغمات لا تنسجم فيما بينها ، وليس هذا وحسب ، بل إن من المستحيل علينا أن نستخدم في المجال الموسيقي نغمات ذات ترددات غير منتظمة أو غير متراوفة ( أى متساوية الديمونة ) . وقد أشار الأغريق إلى هذه النغمات المتسقة بكلمة *enmelis* التي لا تستطيع أن توردها هنا إلا بكلمة *mélodique* أى نغمة لحنية إذ ليس بهذه الكلمة اليونانية مقابل دقيق في لغتنا كما أن لغتنا لم تستوعبها بعد ، أما النغمات المختلفة لثالث ( النغمات المتسقة ) فكان يشار إليها بكلمة *ekmelis* والتي لا يمكن أن نجد لها مقابلًا في لغتنا إلا كلمة *antimélodiqui* أى النغمات غير اللحنية أى النغمات النشاز .

(٣) استخدم المؤلفون الأغريق القدماء في بعض الأحيان الكلمة موسقى كصفة تعنى النظام الأسنى أو الأكمل وذلك عند وصف النسق الذي يقوم على أساسه شيء ما ، كما نصف على سبيل المثال النظام الأكمل الذي يلاحظ في صفوف جيش مصطف لخوض معركة . وسوف يصبح ذلك كله أكثر وضوحاً عندما سنشرح في مبحثنا الرابع ما كانته موسقى المصريين في حاليها الأولى .

(٤) انظر فيما بعد المبحث الرابع .

AESChyl, suppl. init. (٥)

الذى كانت لا تزال خلالة في براعتها الأولى ، فلن يكون اعتباطاً إذن ان أفلاطون ، الذى قد كان شاهد عيان (أو شاهد سمع ان نجاز التعبير) لا يتحدث عن هذه الموسيقى الريفية إلا بقدر كبير من الاعجاب والحماسة .

وفي الوقت نفسه فإن ما ييدو لنا اليوم ، بلا ريب ، أمراً فريداً أو غير مألوف ، ولم يكن ييدو كذلك بالتأكيد في الماضي ، هو أن المدينة التي أقامت بها أول مستعمرة من المصريين في اليونان كانت تشرف بأن تحمل اسم أرجوس <sup>(١)</sup> Argos والتي كانت في حروفها المصرية تلفظ إرجو erdjo ، وتعني موسيقار أو من يستغل بالموسيقى ؛ وأنه كان يشار باسم أومولب Eumolpe والتي تعنى المغني اللطيف أو الحبيب ، إلى البطل المصري الذي ينazu إريثيون عرش أثينا ، والذي انشأ في هذا البلد فصلاً دراسياً كهنوتياً على غرار مدارس الكهنة المصريين ، وظل أحفاده الذين كان يشار إليهم باسم أبناء أو حفده أو مولب Eumolpides يحتفظون لأنفسهم وحدهم بحق الالتحاق به ، ولعلنا نلمس من ذلك أن ما كان يميز المصريين بصفة خاصة كانت - وعلى وجه الخصوص - هذه الدرجة العالية من الاكمال أو النضج التي بلغوها في الموسيقى ، لاسيما في الأغانيات ، كما لم يكن قد عرف لديهم من لقب أكثر مداعاة للشرف من لقب موسيقار أو مغن <sup>(٢)</sup> .

وفي النهاية ، فإن الشيء الذي لابد وأن يجعلنا - بصفة حاسمة - على يقين بأن هذا الفن قد عرف مصر وانتشر بنجاح بالغ ، وبأنه قد تأسس هناك على مبادئ أكيدة هو أن أشهر الموسيقيين الشعراء في العصور القديمة : ميلامبوس ، أورفيوس ، هوميروس ، موسايوس . ترباندر ، طاليس ، فيثاغورث هم على وجه الدقة الذين تكونوا في مدرسة المصريين وأن لا أحد غيرهم منذ ذلك الوقت قد استحق ما ناله هؤلاء من التقدير ، ولا تمنع باعتبار يماثل ما كان هؤلاء من كبير الاعتبار .

Jablonski, opuscula, tom. I, pag. 36. (١)

(٢) ييلو أن هذا اللقب (موسيقار ، أو مغن) كان في واقع الأمر عند قدماء المصريين لقباً يعبر عن بالغ التكريم إذ كان يعطى لحامله حق الصدارة وسط كبار الكهان طبقاً لما يخبرنا به كليمانس السكدرى Clément d'Abx . وقد كان الأمر على هذا النحو كذلك في أوساط الاليين عندبني إسرائيل وبين الدرويد druide عند الغاليين ، كما كان الحال يسر على هذا المثال بلا ريب في كل مكان .

ولعل الأفكار المسبقة التي ولدتها فينا موسيقانا الحديثة قد ترفع لاتهاما بالمبالغة فيما نسوقه الآن ، ولكن العالم كله لا يعرف بلا جدال أن الموسيقى التي تتحدث عنها كانت باللغة الاختلاف عن تلك التي تصنعنها اليوم والتي ليست في واقع الأمر سوى اعتساف للفن يبلغ به مرحلة الفساد .

كانت الحقيقة والجمال والحيوية ودقة التعبير وعدوته تشكل الموضوع الأساسي للموسيقى القديمة ؛ وكانت البساطة المهيءة ذات الجلال والسامية التي لا يوفرها سوى اختيار موقف تأثيرها على المتطلبات الضرورية وحدها التي للفن - كان هذه كلها هو الذي يعطي لسيطرة تأثيرها على الدوام هذا النجاح المقصود والمضمون ؛ أما الخارج أى تلك النغمات الإضافية وكذا التعقيديات فإن بمقدورها - فيما يليه - أن تبارك هذه المباهة المتعرجة والخاوية للفنان أكثر من أن تبلغ به الهدف الحقيقي للفن . العكس من ذلك هو ما يحدث في موسيقانا الحديثة ، فإن النغمات الإضافية والتعارضات أو التعقيديات هي على نحو ما عناصر تكوين الفن ، وبدونها لا يكون الفنان في عين العارف العالمي أو الميتزلي : أما الحقيقة ، أما الحركة والجمال وعدوته التعبير ، فصفات أو ميزات ليس لذوقنا الاستعداد الكاف لاستيعابها ، أو حتى المران عليها ، حتى لم نعد نلقى لها كبار بال في أيامنا هذه . أما في العصور الضاربة في القدم فقد كان كل شيء يحمل طابع الوقار والمهيبة ، والعقل والحكمة في حين ييرز كل شيء في القرون اللاحقة ، وبصفة أساسية في العصور الحديثة ، طابعا من الترق ، أو هو يكشف عن أحجاث من اللغو ، لا جدوى ولا طائل من ورائها ، تتجهد نفسها كي لا تختبئ في النهاية سوى التفاهة .

ليست لدينا موسيقى منذ نحو ألفين إلى ثلاثة آلاف عام ؛ ومع ذلك فحتى لو أن كان لدينا اليوم شيء منها ؛ فمعا لا جدال فيه أننا كنا سنصلمس - لحد يدفعنا على الاعتراف بالحقيقة - أن الموسيقى الأقدم كانت هي الأكثر جمالاً ونضجاً ؛ وفي الوقت نفسه ، فإننا نستطيع أن نحكم على الأمر عن طريق عقد المقارنات بين منتجات الفنون الأخرى ؛ ولنأخذ البلاغة على سبيل المثال ، وهى التى كان لها أكبر قدر من الأصهار أو أواصر القرى مع هذه الموسيقى القديمة ، ولتأمل وحسب ما يميز فصاحة الخطابة عند الموسيقيين عنها عند شيشرون ، وسرى أن قوة الأسباب والراهن عن الأول ، قد بوت الأشكال والصور ، في حين تبدو هذه الأشكال

والصور عند الثاني ، وعكس ذلك ، هي التي سيطرت على الخطابة أو البلاغة حتى أنها تركت كل مقومات الفن عارية دون حماية . كذلك فإننا في الشعر ، في الرسم ، في العمارة ، في كل شيء ، سوف نجد تبايناً مماثلاً من نوع مختلف . وكم تبدو رائعة أعمالنا في النحت أدنى مرتبة من (مثال) أبو للون Pythien<sup>(\*)</sup> من (مثال) لوكون Laocon<sup>(\*\*)</sup> .

إن كل شيء يقدم لنا شهادة لا يمكن ردها على أن الفنون تناهى كثيراً عن غايتها الحقيقة . بينما هي تقترب من عصورنا الحديثة ، وان البشر قد أصبحوا يولون اهتمامهم بأساليبها أكثر مما يعکفون على أغراضها ، ولهذا السبب نفسه ، فقد أصبحت هذه الفنون ، بالقدر نفسه ، أقل نفعاً وبالتالي أقل مداعاة للتقدير والاحترام . لقد سقطت موسيقانا الحالية من أعلى مراتب الأهمية التي كانت لها في الماضي ، ولقد تعرت من كل نفوذ لها أو سطوة كانت تمارسها على التقليد في العصور القديمة ، وبصفة خاصة عند المصريين ، حين لا تقدم للناس ، في حالة الفساد والانحلال التي تزري بها اليوم وتشوهها ، أو عندما لم تعد تقدم سوى أقل القليل من الوشائج والتي كانت تشيع فيها في ماضيها القديم : إن الفرق المذهل القائم بين ما هي عليه اليوم وبين ما كانته في مصر القديمة ، وتلك المسافة الزمنية الشاسعة التي قدر علينا أن نقطعها في قفزة واحدة لكي نبلغ زمناً يمثل هذا البعد والتي تمثل في بعدها هذا تلك الحقبة التي نضطر للعودة إليها – إن هذا كله ، بالإضافة إلى ألف من الأسباب الأخرى كذلك ، يجعلنا ندرك أنه لا مناص لنا عن أن نقدم هنا بعض لمحات عن موسيقى العصور الوسيطة قبل أن نتوسع أكثر من ذلك في محاولتنا لتبين حالة هذا الفن عند المصريين القدماء : ذلك أن المرء ربما قد لا يعرف (بغير ذلك) كيف يستوعب أو ينحني من هذا التباين والتناقض الباعدين على الصدمة لهذا الحد ، وللذين يبدوا عندهما نعقد مقارنة ولو عابرة بين الموسيقى الحديثة والموسيقى القديمة ! فقد يكون بمقدور هذا التناقض ، الذي لم غل من التنبية إليه حتى أصبح محسوساً لدرجة كافية أو تزيد

(\*) انظر الماوش رقم ٣ ص ٧٦ . (المترجم)

(\*\*) ابن برام وهيكوب ، وكهون أبو نيلون في طرودة . وتقون الأسطورة إن أبناءه قد قتلوا خلقاً بشعابين عمالقين . (المترجم)

عن الكفاية ، إذا لم يتم إضفاء بعض الملاعنة عليه ، أن يخنق خيال أولئك الذين  
تشدهم الأحكام المسقة ، وأن يلقى بظلال من الشك على ما بقى علينا أن نقوله  
( في ثنابا هذه الدراسة ) حتى ليبدو أمرا أقل رجحاننا .



### المبحث الثالث

---

عرض موجز لطبيعة الموسيقى ، وبصفة خاصة فن الغناء عند الأقدمين – الغرض الرئيسي لهذا الفن عندهم ، استخدام الغناء الشفاهي التقليدي ، الذي كانت تأخذ به كل الشعوب في العصور الضاربة في القدم ، فكرة عن مبتكر وعن ابتكار الكتابة والحرروف الهيروغليفية ، وعن النتائج التي نجمت عن ابتكار الحروف بالنسبة لكل من في الموسيقى والشعر ، وعن النفور الشديد الذي أبداه المصريون تجاه هذا الفن .



هذه فكرة قد لا تكون بحاجة لأن نلح فيها حتى نجذب إليها الانظار . وهي أننا كلما رجعنا إلى الوراء باتجاه العصور القديمة ، الضاربة في القدم ، كلما اخذت الموسيقى طابعها الوقور ، الجاد والنبيل ، وكلما اتسع مداها وزادت سطوطها ! وعلى العكس من ذلك ، فكلما اقرتنا باتجاه العصور الحديثة ، كلما بدأ هذا الفن تدرجياً يفقد من وقاره ومن صرامته ، وكلما أصبح هشا تافها ، ينطوي على نفسه ليختبط داخل حدود ضيقة . وفيما مضى ، حين كان هذا الفن يرتبط بالشعر في مبادئه ، بل كذلك بقواعد النحو ، فإنه لم يكن مختلفاً في كثير عن البلاغة الحقيقة<sup>(١)</sup> .

فالفعل يعني ، عند القدماء . كان معناه أننا نعطي للصوت البشري النغمات الصوتية الأكثر ملائمة للمعنى الذي تأخذه – ولابد – كل كلمة من كلمات الخطاب<sup>(٢)</sup> ، كان معناه أن نسمع النغمة الشعورية التي من شأنها ، أكثر من غيرها ، أن تحرك القلوب وأن تولد الاقتناع وتوكّد الاقتناع ؛ ذلك أن كل خطاب يعدّ لكي يلقى في جمهور ، كان يعني أن يكون شعرياً ومنغماً وبعد جزءاً متكاملاً مع الموسيقى<sup>(٣)</sup> . ومن هنا جاءت العبارة التي كان الشعراء يبدأون بها أشعارهم ، إلّى

Plat., de Legib, lib II et lib V; de Republ. lib II et lib. III, et in 'Protagoras' (١)

Demosth. orat, de Corona

Strab. geogr. lib I, p. 16 et 17, gr, et lat., Basilae, 1571, in- fol. (٢)

وكل هذا النوع من التتفيم ، أي التغير في نفحة أو إيقاع الصوت كان يسمى فيما مضى غناء ، وعلى هذا التحريف يوريديس في مسرحية إيليجينيا (البيتين ١٤٥ - ١٤٦) يسمى الشكایات التي يطلقها الأحسان بالكلم أغنيات غير غنائية (أي لا سبيل لأن تقتني على أنقاض القيثارة antilyrique) وذلك بالطريقة نفسها التي يسمى فيها مسرحيته الدينقيات (البيت ٨١٢) تلك الصيحات المفزعنة التي يبتزها الألام بالاغنيات العارية عن الموسيقى . وهي الأمر الذي يعني ، في الحالة الأولى أن الأغنية لم تكن محصورة في نطاق الأغانيات التي تصحبها أن تتمضى أنقاض القيثارة ، التي لم يكن ينبعش قط الابتعاد عنها عند القاء خطاب ، وهو يعني في الحالة الثانية أن الصوت كان يحدث بفعل وجود فجوات أو مسافات مسوية غير متناسبة وتقع غير مناسب للذئن تمجه الموسيقى . يقد استخدم الشاعر كذلك الفعل يعني بمعنى أعلم أو تشر أو أذاع ؛ واتنا لتجد في التراجيديات الإغريقية ، بشكل خاص ، أكثر من غيرها بذلك لأنكارا رائعة وأكيدة لما كانت عليه الموسيقى القديمة .

(٣) وهو نفس ما قاله أفلاطون بشكل صريح في جمهوريته ، حين أجرى على لسان سقراط هذه العبارات :

« سقراط : إن الخطابة بلا جدال هي جزء من الموسيقى .

أديلاست : نعم .

سقراط : وهناك نوعان من الخطاب : بعضها صحيح وبعضها الآخر مصطنع أو مختلف » .

أنشد ، إنني أقدم لكم الحانى . ومن هنا كذلك جاء اسم شعر Poème الذي كانوا يطلقونه على مؤلفاتهم أو مقطوعاتهم ، وهو الكلمة مشتقة من الكلمة اليونانية Piéo وتعنى إننى أصنع . إننى أنظم بفن ( أى باتباع قواعد بعينها ) وذلك للتمييز بين هذه المنظومات المدروسة وبين تلك التى تنظم دون فن أى بدون اتباع لقواعد فنية ، أو بعينها وبين أحاديث العامة . وهكذا جاءت الكلمة ode ( وتعنى قصيدة غنائية أو أنشودة ) وقد اشتقت من الكلمة اليونانية Odhi ومعناها الغناء ، وهكذا بالمثل تكونت الكلمة tragédie<sup>١</sup> ( التراجيديا أو المأساة ) وهى تشتمل على كلمتين : الكلمة السابقة Othi والتي تعنى ode أى غناء ، ثم الكلمة Tragos وهي تعنى التيس<sup>٢</sup> لأن الشخص الذى كان يحوز النصر فى أعياد باخوس كان يتلقى مكافأة له جلد تيس ، أى قرية مليئة بالتبذل ، وعلى هذا المنوال جاءت كذلك كلمات كوميديا Comedie . رابسودى rapsodie ، باليونى Paliondie ، بسامودى Psalmodie ، ابيوده epode ، وبارودى Parodie .. الخ<sup>٣</sup> ، إذ تكون هذه الكلمات جمیعا من الكلمة Odhi وتعنى غناء بالإضافة إلى الكلمة أخرى تحدد نوع هذا الغناء ؛ وأخيرا فعلى هذا النحو كذلك

= وهو يقصد بالأولى الأشعار الملحمية وبالثانية الأساطير أو الشعر الرمزى ، وكل بقية الكتاب مخصص للدراسة كل واحد من هذين النوعين من الخطابة ثم يقول سقراط بعد ذلك في الكتاب الثالث من جمهورية أفلاطون :

« سقراط : يبدو لي أننا قد عالجنا حتى النهاية هذا الجزء من الموسيقى الخاص بالخطابة والأساطير ، لأننا قد استقصينا موضوعات وشكل الخطابة أدیانات : إنني أرى نفس رأيك .

سقراط : يبقى علينا إذن أن نتحدث عن هذا الجزء الآخر من الموسيقى الذى يختص بالغناء والتطريب .

الخ<sup>٤</sup>

وекذا يتبدد كل غموض ، فمن الواضح أن أفلاطون كان يعتبر أن الخطابة جزءا متاما مع الموسيقى أو متعما لها .

(١) طبقا لما يذكره الاب فاتري Vatri ( في خطبة القيت في الجمعية العمومية لأكاديمية الآداب والفنون الجميلة ، ابريل ١٧٤٨ ) فقد تكونت التراجيديا أو المأساة من الشعر الغنائى ، وإن كان أفلاطون يظن أنها قد جاءت من قصائد المدح التي كانت تعنى على شرف باخوس . انظر :

Mémoires de l'Academie des inscriptions et belles-lettres, tome. XV, p. 235 et s.

(٢) ويعنى هذه الكلمات بنفس الترتيب الذى جاءت عليه هي : ملهاة ؛ قصيدة شعرية ينشدها رواة عزفون ( وهي اليوم تعنى منتخبات موسيقية ؛ قصيدة تراجيدية : وهي تلك التى يرافقها الشاعر عن شئ ، قاله من قبل ؛ الترثيل أو الانشاد الرثي ، الأبيودة وهي قصيدة يونانية يعقب فيها بيت قصير بينما أطول منه ؛ عاكاة ساخرة أو غريب على سيل المتن أو السخرية ( المترجم )

جاءت الكلمة بروزوديا *Prosodie* أي  *نفسها*<sup>(\*)</sup> وهي المكونة من كلمتين يونانيتين : *pros* ومعناها من أجل ، أو لغرض ، و *odhia* بمعنى الغناء ، لأن هذا الجزء من الأجرورية يشتمل على القواعد التي ينبغي على المرأة اتباعها ، كي ينقم خطابه على نحو جيد ، أي لكي يغنيه جيدا ؛ ذلك أن الكلمة *accentuer* أي ينغم قد جاءت بدورها عن اللاتينية *accentus* وهي الكلمة مركبة من كلمتين : *ad* بمعنى من أجل و *cantus* بمعنى الغناء ، وهذه كما نرى ترجمة دقيقة لكلمتى *pros* و *odhi* اللتين تعنيان بالمثل من أجل الغناء وهم الكلمتان اللتان تتكون منها الكلمة *prosodie* أي علم العروض .

وف واقع الأمر فإن الكلمة *accentus* عند اليونان ، مثلها مثل الكلمة *prosodia* عند الإغريق ، كانت تعنى هذه الحركة التي يرتفع بموجتها الصوت أو ينخفض أثناء إلقاء الخطاب ، طبقا للقواعد التي كانت تجعل من الخطاب ضربا من الغناء ؛ ولهذا السبب أيضا فإن هؤلاء الذين كانوا يعلمون التأليف أو الخطابة ، كانوا يصطحبون معهم أحد العازفين كان ينظم لهم (إيقاع) خطابهم ، بواسطة آلة موسيقية تسمى *tonarion* أي صانعة النغم ، إذ كانت هذه تعطي النغمة المبتغاة ، أو كانت تسمى *phonasque* أي الصوتية لأنها كانت هي التي تقود الصوت أو تهديه ؛ ولقد رأينا كذلك خطباء بالغى التميز عند الرومان<sup>(1)</sup> كانوا يجدون في طلب ذلك ، حتى في الخطيب التي يلقونها على الجماهير ، سواء كان ذلك على منصات الخطابة أو في ساحات المحاكم ، ومع ذلك فلم تكن هذه سوى سوقة ، فقد كانت مجرد سعي لحضور التباكي والفرح ، كان يعييه شيشرون الذي كان يكتفى حسب قوله عندما يلقي خطبه بإحساسه الخاص ، وباستخدام قواعد العروض التي اعتاد الناس استخدامها . ولقد بلغ تعود الناس على هذه القواعد عند الإغريق ، وصفة خاصة في أثينا لدرجة أن الصدمة التي كانت تتعزز بهم عند سماعهم تغيرا في مقام الصوت ، مخالفًا للقواعد

(\*) ومعناها علم العروض أو علم نظم الشعر ؛ وتعنى كذلك المنظومة الموسيقية ؛ كما تعنى طريقة العزف أو الغناء وتعنى أيضا المدخل الغنائي . [ المترجم ]

Plutarque Oeuvres morales, comment il faut refrener la colère, traduction (1) d'Aymot.

[ بلوتارك ، مؤلف في الأخلاق ، كيف ينبغي أن تهبر الغضب ]

المألفة لم تكن لتقل عما يعترينا اليوم عند سماعنا خطأً لغويًا أو نحوياً؛ وحيث لم يكن الأغريق الآخرون يلقون كبير باللقواعد العروض هذه بنفس الدرجة من الحرص التي كان يبديها الأثينيون، فقد كان العامة، حتى من أدنى طبقات الشعب يتعرفون على هؤلاء دون مشقة، وبمجرد أن يتلفظوا، عن طريق هذا العيب.

وترجع عادة استخدام آلة موسيقية لضبط واصطحاب صوت الخطباء والشعراء<sup>(١)</sup> في الخطب المعدة والتي «جهزت» لكي تغنى، أى لكي تلقى في جمهور، إلى عهد سحق، فلم يكن للقيثارة في أصلها ولزمان طويل للغاية، من استخدام أو نفع إلا ما تقدمه التوناريون أى صانعة الغم في عصور لاحقة. وقد يكون من غير المعقول أن نفترض أن هذه الآلة الموسيقية التي ظلت لقرون عدة لا تحمل سوى أوتار ثلاثة، يبعد كل وتر منها عن الآخر بفاصله رباعية واحدة (فترة تتكون من أربع درجات)، قد أمكنها فقط أن تستخدم في اصطناع أغنية من تلك التي نلحنها نحن بكثير من المهارة، فلقد كان فن الموسيقى عندئذ بالغ الصراوة شديد الوارد يتحليل معه أن يكون على أقل استعداد لاستيعاب أو تقبل هذا النوع الهش، والعاطل من كل معنى، والذي يضحي فيه بالحقيقة وتدقق التعبير وحيوته في سبيل تحقيق لذة تافهة لا طائل منها؛ لذة حسية صرف، اصطنعت لدغدة الحواس ورخاوة النفس، تأباهما الروح ويجها العقل، فهذا لا يقدran على استيعابها على الأطلاق، فهي قادرة على تشتيت الانتباه بل تغيير مساره بشكل تام وابعاده عن غايتها الرئيسية، والتي – أى هذه الأغاني – تتعارض كلية مع الغاية التي كانت الموسيقى القديمة تبتغيها.

وحيث لم تكن الموسيقى والشعر والبلاغة (أو الفصاحة) في العصور باللغة القدم سوى علم واحد، ووحيد، يستوعب كل ما يدخل في دائرة الصوت والكلمة في الحديث<sup>(٢)</sup> فقد كان الموسيقيون نتيجة لذلك هم وحدهم الخطباء والخطباء والمؤرخين؛ وكان يطلب إليهم أن يتقايزوا بخواصياتهم<sup>(٣)</sup>، وكانوا يكرمون في معظم

(١) كان الشعراء في العصور القديمة هم في الوقت نفسه الخطباء والمؤرخين وال فلاسفة.

(٢) أفلاطون، الجمهورية، الكتابان الثاني والثالث.

Plat. de legib II et lib VII; de Rep. lib. III; Io, vel de Furore poetico.

(٣) (محاورة إيون، أو عن الإلحاد في الشعر).

الأحيان بأن تطلق عليهم ألقاب القديسين والأنبياء ورسل الآلهة . وعلى هذا النحو كان أولئك المكونون لطائفة المرتلدين والمنشدين والمغنين والشعراء<sup>(١)</sup> بين اللاويين عند بني إسرائيل وبين طبقة الكهان عند المصريين ، وهؤلاء الذين كانوا يشكلون طبقة شعراء الملائم والبطولات بين الدرويد عند الغاليين ، وهكذا كان تاميريس Tamyrus وميلامبوس ، وموسانيوس وأورفيوس عند أهل تراقيا ، وفيميوس Phémius وديمودوكوس Demodocus وهو ميروس وهسيود وأوليب وترياندر عند الأغريق ... وكان كل هؤلاء جديرين حقاً بتلك الألقاب التي توجب الاحترام إذ كانوا يقدمون أحداث الماضي<sup>(٢)</sup> ، باعتبارهم أكثر علماً بها من الآخرين جمِيعاً ، في أشعارهم كدروس مستقاة من التجربة ، يخلدون ذكرها دونما توقف ويحتفظون بها على الدوام بالذكرى الوفية ، وينقلون بقدر مثال ويكثرون من القوة والحقيقة حتى تلك الانطباعات التي كانت هذه الأحداث تأتي بها على أولئك الذين أسهموا فيها<sup>(٣)</sup> ، بل لقد كانوا يجعلون الناس يستشعرون مقدماً الانطباعات التي كان لابد أن تأتي بها الأحداث التي يعلنون أو يتنبئون أنها ستهدد الأجيال القادمة إذا ما أهملت نصائحهم بتحريض من لا مبالاة آثمة<sup>(٤)</sup> . لقد كانوا كذلك جديرين بهذه الألقاب لأن أشعارهم زاخرة بالعظات العميقية والحكمة والمبادئ الرائعة<sup>(٥)</sup> وتقديم طيلة الوقت دروساً للبشر كان يرجع إليها حين يتصل الأمر بتنظيم مصالح الأمم أو تدبير مصالح الأفراد<sup>(٦)</sup> ، وتهذب الشعوب

=Strabon, geogr., lib I, pag. 14; et lib X, pag. 533, edit. sup. laud.

Aristid. Quint. de Musica, lib II, pag. 74, ienter Music. Auctores septem, edit, Meibom. Amstelod 1752, in 4°

(\*) الكلمة الفرنسية المستخدمة في النص الفرنسي هي Chantres وهذه تعني كل هؤلاء . وقد أوردنا كل

معانها إذ يتفق ذلك مع السياق هنا . [المترجم]

(١) لأن كل من هو موهوب في المعرفة لديه علم بأحداث الماضي ويكتبه التكهن بأحداث المستقبل . يعرف فنون الخطيب وحلول الألغاز ، ويعرف سلفاً العلامات والذر وأحداث الأزمان ، كليمانس السكيندي ، ستروماتا ، الكتاب السادس ، ص ٦٦ .

(٢) انظر في الأوديسة ما ينقله اليها هوميروس عن تأثير أغانيات ديمودوكوس وفيميوس .

(٣) انظر في التوراة الآثار التي كانت تحدثها النبوءات على الشعب اليهودي .

(٤) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب الثاني والكتاب السابع .

(٥) ارسطو ، البلاغة الفصل الخامس عشر ؛ 39-79. Aristid. Quint., de Musica, lib II, pag. 39-79. وانظر كذلك ما ذكرناه حول التمايز بين الموسيقى والفنون التي تقوم على محاكاة الكلام ، الباب الرابع ، الفصل السابع ، حول عالمية الرواية الشفاهية والمغناة ، عند كل شعوب العالم القديم بدءاً من البطاركة الأول .

الهمجية<sup>(١)</sup> وتجعل من طباع الشعوب المتوجهة طباعاً رقيقة<sup>(٢)</sup>؛ وفضلاً عن كل ذلك فلقد كانت هذه الأشعار ذات نفع كبير في تهدئة حوادث العصيان والتمرد ، كما كانت تعمل على إيقاف الانشقاقات بين البشر وعلى تبديد خصوماتهم وعلى إعادة الوفاق والوئام فيما بينهم<sup>(٣)</sup>؛ كانت هذه الأشعار تدعم النفس وتشكلها على أساس الفضيلة<sup>(٤)</sup>؛ وباختصار فلقد كانت كل هذه الأشعار التي تألف منها التراث الشفهي والمغنى ، ولعله هو الوحيد الذي تواتر استخدامه خلال عدد كبير من القرون لدى كل شعوب العالم ، هي الوسيلة الأكيدة والتي لا تخيب ، لكنه ينتشر هذا التراث بدون عوائق تهدده ، وبشكل يجعله غير قابل للتغير ، حاملاً معه المعرفة بالدين والقوانين والعلوم والفنون<sup>(٥)</sup>.

وفي هذا الخصوص يؤكد لنا بلوتارك دون مواربة ، وهو رجل تعد شهاداته ذات وزن ، ومن شأنها أن تضفي بالضرورة الثقة فيما يتصل بالعصور القديمة ، أن القدماء لم يكونوا يستخدمون سوى الشعر وسيلة لتأكيد المعرفة ولتشبيتها . وإليكم كيف عبر هذا المؤلف عن ذلك في مقالته التي عنوانها : عن نبوءات العرافة يتي Pythie<sup>(٦)</sup> « يبدو أن استخدام اللغة يتعرض للتغيير على النحو الذي يتغير عليه استخدام النقد ؛ فلكل من هذه وتلك قيم مختلفة في الأزمنة المختلفة ؛ عندئذ لا يتقبل الإنسان إلا ما هو معروف ومتداول : وعلى هذا ، فلقد جاء وقت لا شك في مجده ، كان الناس فيه يدخلون أو يلتحقون كل تاريخ ، وكل علم فلسفى بل كل فعل أو مثل بسيط وباختصار كل ما يحتاج لأن يبين بفعل نعمة صوتية أكثر وقارا ، بالشعر

(١) أرسطو وأرسطيد كنتيليان ، شرحه : بلوتارك ، مقالات في الأخلاق .

(٢) بلوتارك ، نفس المرجع : فيما يبني على الفيلسوف أن ينافشه مع الحكماء . ص ١٣٤ .

(٣) بلوتارك ، عن الموسيقى ، ص ٦٦٢ ؛ أفلاطون ، القوانين الكابين الثاني والثالث ، بروتا جوراس .

(٤) بلوتارك ، عن الموسيقى ، ص ٦٦٤ ؛ وقد جاء على لسان سقراط في حوارية قيدون تأليف أفلاطون بشكل صريح : إن الفلسفة ليست سوى موسيقى رائعة أو بضم عبارته « الفلسفة هي الموسيقى في قيمها »؛ وفي الكتاب الثالث من الجمهورية يقول أفلاطون كذلك : « الفيلسوف دون غيره هو الموسيقى » .

(٥) في بيت من الشعر شبه بذلك التي تتحدث عنها قال ثيوجنيد Théognide

أشودة الخالدين هذه ترددتها الأفواه

(Théognide, Sentent, V. 18)

Plutarchi, Chaeronensis opp. moralia, Tom II, de pythie oraculis, p 406, B,C,E, (٦)

gr. et lat. G. X ylands interprete, lutetiae, 1624, in- fol.

والموسيقى إذ كان الإيقاع والغناء يعدان سمة من السمات التي رسختها الخطابة . وهكذا فإن ما لا يكاد يدركه (اليوم) سوى القليل من الناس ، كان كل الناس (في الماضي) يفهمونه بيسر ، بل يطربون لسماعه في شكل أغانيات ؛ فلقد كان الرغاء والفلاحون وقناصو الطيور ، كما يذكر بندار Pindar ، بفضل الدرية والسهولة اللتين توفرتا لهم في هذا الوقت في مجال الشعر ، يهدبون الأخلاق على صوت القيثارة وعن طريق الأغانى ، وكانوا ينصحون باللجوء إلى الحكايات الرمزية والأمثال ، بل لقد كانوا يخضعون الأدعىيات التي يتضرعون بها للآلهة ، وأنشيد الحرب أو النصر ، لكل من الوزن والإيقاع ، تصطدفع بعضا منها عبقرية حاذقة ومرحة في حين يأقى البعض الآخر (عفو الحاضر) وطبقا للعادة السائدة – وهذا السبب فإن أبو للون لم يقت الأناقة والبراعة عند النبوة ، بل لم يشا أن يزبح عن إثنية ( وهي ركيزة ذات ثلاثة قوائم يوضع عليها القدر أو الاناء ) ربة الفن التي كانت تشرفه (بحضورها) ، وإنما هو ، فضلا عن ذلك قد شجعها إذ كان محبا يسعى جاهدا إلى الطبيعة الشعرية ، بل إنه هو نفسه ، حين تعلق بها ، كان يثير هببها ويستثير قرحتها بفعل تصورات أو أفكار سامية باعتبارها شيئا جميلا وجديرا بالإعجاب . ومع ذلك فحيث طرأ تغيير في الأخلاق مصاحب في الوقت نفسه للتغير الذي انتاب الأقدار والأدوار ، فقد بدأت العادة تحيث على استبعاد كل حشد (لا طائل منه) ، فدعت إلى الابتعاد عن الشعر المتخذ شكل الحلقات وإلىبعد عن الزينات الذهبية والمعاطف الباذحة ، لقد اجتذب حصل الشعر الطويلة وباطل الكوثرن (الخف الذى كان المثلون يكتدونه قد يعا على المسرح) . وسرعان ما اعتاد الناس ، مستخدمين الحكمة والعقل ، على محاربة البذخ بسلوك طريق الاعتدال والزهد وجعلوا حليةم أو زينتهم بسيطة متواضعة هاجرين السعي وراء صلف وعجرفة لا نفع من ورائهما . هنا وبعد أن تغير شكل الخطابة بدورها . انتقل التاريخ بعد أن نزل عن مكانه في مركبتها ، من الشعر إلى النثر ، وأخذ ما هو حق يتميز بما هو خراف بفعل هذا الأسلوب الشعبي (النثر) . وحيث تفضل الفلسفة الوضوح وحيوية التعلم على هذه الأشعار التي توحى بالفرع والتي تنظر إليها على اعتبار أنها قد عفا عليها الزمن ، فقد استبدلت بهذه الأشعار في مصنفاتها أسلوبا يخلو من الوزن والإيقاع <sup>(١)</sup> .

(١) العبارة التي كتبناها بالأسود : حدتها تذكر بنفس الطريقة على وجه التقرير عند سترايرون ، كما =

وдумما لما يخبرنا به بلوتارك في هذا النص ، قد نستطيع أن نقدم هنا عدداً كبيراً من البراهين ، لكننا سنكتفى بأن نذكر الواقع التالية :

كانت القوانين عند أبناء كريت تكتب منظومة في أبيات من الشعر ، وكانوا يغنوها ويلقنونها لأولادهم ليغنوها كيما تغدو في ذاكرتهم بأسهل الوسائل . أما القوانين التي منحها خاروناس Charonas لأهالي ثوريوم في اليونان الكبرى فكانت مدونة بالمثل في أبيات من الشعر ، وكانت معدة لكي يتم غناؤها على أنغام الموسيقى ؛ أما الأثينيون فقد كان لديهم ما هو أكثر من ذلك بكثير ، حتى أنهم اعتادوا أن يغنو أشقاء مآذبهم ، وطبقاً لرواية أرسسطو<sup>(١)</sup> فقد اعتاد الأجاجير Agatyras في عصره على تداول قوانينهم عن طريق الأغاني ؛ كذلك كان التورديتان Turditans الذين كانوا يعيشون في عصر ستراوبون<sup>(٢)</sup> ، والذين يعودون بالعصور القديمة لقوانينهم إلى ستة آلاف عام فلم يكونوا ينقلونها إلا عن طريق أشعار مغناة ؛ وإذا كان المفهود ، إذا كان لنا أن نصدق هذا المؤلف نفسه ، يجهلون فن الكتابة كلية فقد كانوا يثبتون معارفهم نتيجة لذلك عن طريق أغانيات يرددونها بأصواتهم ، كذلك يخبرنا ستراوبون مرة ثالثة أن الفرس القدماء اعتادوا ألا يختلفوا بأصواتهم وأجادوا أبطالهم وأصحابهم إلا عن طريق أشعار مغناة ؛ وعلى صعيد آخر لم يكن للجرمان ، طبقاً لما يقوله تاسيت Tacite والغال طبقاً لما يرويه سizar من حوليات تروي تارixinهم إلا أغانيات شعراء الملهمون عندهم . وقد كان الشعراء حتى عصر هوميروس لا يزالون يكتفون بغناء أشعارهم دون أن يكلفوا أنفسهم عناء كتابتها ، بل لقد حرم ليكورج أن تدون قوانينه حتى لا يتم انتشارها أو انتقاماً منها إلا عن طريق الأغاني ولكي تستوعبها الذاكرة على نحو لا سبيل لخوضها بعد ذلك ؛ ولقرنون عدة لم تكن المعرفة تدون إلا في شكل أبيات من الشعر ، ليتيسر غناؤها ، ولقد حرر سولون في أبيات شعر مماثلة مؤلفاته الكثيرة التي وضعها في كل فروع المعرفة ، ويروى أنه كان قد أخذ على عاتقه أن يكتب بهذه الطريقة نفسها تاريخ سكان سواحل

= سري بعد ذلك . أما الاختلاف الوحيد الذي قد نجد بين هذين المؤلفين حول هذه النقطة فهو أن بلوتارك ، إما بجملة منه لمصره ، وأما لأنه قد ظن الأمر على هذا النحو ، يعتقد فيما يدرو أن هذا الانتقال من الأسلوب الشعري إلى غيره كان نافعاً أكثر منه ضاراً ، لكن ستراوبون يقف من الأمر موقفاً مخالفًا .

(١) Arist. Problem, sect, XIX, quoest. 28

Strab. Geogr, lib III, de Boetica. (٢)

الأطلنطي، وإذا كان هو لم يتم هذا العمل ، فإن أفالاطون الذى استحوذ عليه هذا الأمر نفسه قد عالجه نثرا .

ولم يحدث إلا في القرنين السادس والخامس قبل الميلاد أن بدأ كادموس Cadmus وفيريكيوس (السورى ) وهيكاتيوس Hécatée في تقطيع أوصال الوزن الشعري ، ثم بدأوا حيثاً يعملون على تقويب أسلوب الخطابة الذى كان منظوماً وموزوناً من هذا الأسلوب غير المنتظم الذى أطلق عليه اسم : النثر<sup>(١)</sup>؛ وطبقاً لما يقوله سترايون<sup>(٢)</sup> ، وهو يتفق في ذلك مع بلوتارك ، فقد كان هؤلاء هم أوائل من عملوا على إزالة الخطابة من المكانة السامية التي كانت تشغلهما قبل ليهبطوا بها إلى حالة الانحدار والمهانة التي نجدها فيها الآن .

إن الإنسان لا يكاد يتصور ، بداعه ، كيف استطاع الشعر أن يوجد قبل النثر ، وكيف فضل الناس الأثر الشفهي والمعنى على الأثر المكتوب ؟ كما أن المرء ليصلدمن إذ يرى الشعوب القدية تعاون أو تلفظ فناً مثل فن الكتابة الذي بات الآن عربة العلاقات الاجتماعية باللغة الأهمية ، في حين أنهم ، فيما يتصل بفن الموسيقى الذي لم يعد الآن سوى زينة فارغة للغاية ، كانوا يولونه تقديرًا يبلغ مراتب التقديس . وأنهم لم يترددوا في أن يدخلوا في إسارة الصلوات والأدعية التي كانوا يضرعون بها إلى

(١) « النثر كلام مرسل ، غير خاضع لقانون الوزن ؛ ذلك أن القدماء كانوا يقولون إن المثار ( من القول ) مرسل و مباشر : وطناً يقول فارو إنه تبعاً للبلاتونيس فإن النثر الممتاز هو النثر المباشر ، وطناً أيضاً يقال إن النثر هو الكلام غير المقيد بوزن والمرسل في ( أسلوب ) مباشر .

ويقول آخرون إن النثر قد سمي بذلك (الاسم) لأنه متثر متفرق أو لأنه يندفع ويتحرك بحرية أكثر رحابة ولا ينحصر في حدود معينة (كالشعر) . وعلاوة على هذا فمن المعروف أنه كان هناك منذ وقت طويل اهتمام لدى قدامي الأغريق ، كما هو الحال لدى الرومان ، بالشعر أكثر من النثر ؛ ذلك أن كل المؤلفات قديماً كانت تدون شعراً ، غير أن الاهتمام بالشعر صار إلى ازدهار مؤخرًا . وكان أول من كتب لدى الأغريق كلاماً متثراً هو فيريكيوس السورى ، أما أول من مارس لدى الرومان الكتابة بالكلام المثار فكان أيوس كابوكوس (في خطبته) ضد بيروس ؛ ومنذ ذلك الوقت حتى الآن ، كتب آخرون بالكلام المثار .

إسيدوروس هسبالينسيس ، الأصول ، الكتاب الأول ، فصل ٢٦ ، الفقرة ١٢ ، بازل ، ١٥٥٧ .

الآلة . وهو نفس ما فعلوه بالنسبة للقوانين التي أصدروها وبالنسبة لكل المعارف الإنسانية التي كانوا يرون أن من المفيد نشرها .

وإن عقولنا التي أضناها الاهتمام بكل ما ترى ، لا تستطيع أن تدرك إلا بمشقة بالغة أفكاراً تتعارض كلياً مع تلك الأفكار التي تعودنا عليها ؛ وإذا ينسى المرء أن الموسيقى ظلت لزمان بالغ الطول فن التعبير عن أفكار البشر ، بقدر كبير من الرقة والحيوية ، فإنه لم يعد يلمع ، بعد ، تلك الوشيعة التي كانت تربط بينها فيما مضى وبين فن الخطابة والشعر<sup>(١)</sup> .

ولكم يجد الإنسان نفسه مدفوعاً على الدوام ، وعلى الرغم منه ، إلى النظر إلى هذه الفنون الثلاثة باعتبارها كانت على الدوام منفصلة ، وباعتبار أن من الواجب عليها أن تظل كذلك . لكن المرء لا يمكنه عليها على هذا النحو إلا متأثراً بهذه الحالة من العزلة التي دفعها إليها منذ زمان طويل للغاية ، هذا المسار الخاطيء الذي اتخذ كل من هذه الفنون حين انفصل عن الآخرين ، وحين ظل يتبعاً أكثر فأكثر ، وكل يوم ، عن الغاية المشتركة التي قضت بها الطبيعة عليهم ، ثلاثتهم ، إلا وهي تعلم البشر والتخفيف من غلواء عواطفهم وتهذيب أخلاقهم ، لكننا ، ما إن نواجه هذه الفنون في حالة نضجها أو تمامها الأول حتى نعود لا نجد فيها سوى فن واحد ووحيد ، يتشكل من اندماج حميم لكل وسائلها ، ثم ما إن نتفحص بعد ذلك تلك السوءات التي جرتها عادة الكتابة حتى تتوقف دهشتنا ، وسرعان ما يقتضي المرء بأن هذه الحالة الأخيرة للفن لم تكن أقل إيجاباً وإيجاداً فيما يخص تقدم العلوم والفنون ، عنها فيما يتصل بعملية الحفاظ على الأخلاق الحميدة .

إنه لأمر يخرج عن نطاق كل شك حقاً في أنه لو أن الإنسان لم يستخدم فن الكتابة لاحتفظ لوقت طويل بعادة الرواية الشفهية والغناء ولما ترك الأسلوب القديم ، الشاعر الموزون ذا الإيقاع ، ولا كانت قد وهنت عادة تناجم الإيقاع في أبيات الشعر ، وهو الأمر الذي تحافظ عليه الأغنية وترعاه على الدوام ، والذى يجعلنا نشعر بقوه المعانى بشكل أفضل في الوقت الذى نحس فيه برقة وجمال إيقاع الأسلوب ؛ ولما

---

(١) بلوبارك ، مقالات في الأخلاق ، أحاديث المائدة ، الكتاب السابع ، المسؤول الثامن ، ص ٤١٩ ؛  
طبعة المثار إليها سابقاً .

كان الناس قد فكروا قط في أن يستبدلوا بهذا الأسلوب النبيل ، الرائق والمتناغم ، أسلوب التشر المستكين ، المابط والسوق ، والذى لوث ودنس العلوم على نحو ما، إذ أصبح الأمر، بسبب هذا التدهور الذى اعتبرى الأسلوب، فى متناول الكافة ! فلم يكن للعلماء الراefين أو أنصاف العلماء أن يشوهوا ، بفعل ما يرتكبونه من أخطاء ، تلك المبادىء التى لم يكونوا هم (لو ظل الأسلوب على حاله من السمو ) في حالة تذكرهم من فهمها من تلقاء أنفسهم وبدون أن يتم تنويرهم على أيدي رجال حكماء ومثقفين ؛ ولما كان الناس قد شجعوا هؤلاء على أن يصدروا ما يشاءون من أحكام جسور متهورة في أمور كان ينبغي عليهم أن يحترموا أسرارها وأن يحفظوا مكتوناتها ، ولما كان قد واتاهم ذلك الاندفاع الحالى من كل حيطة حين شاءوا أن يخضعوا الدين والقوانين لزروات خيالهم المشوش ؛ وأخيرا لما كان المرء قد رأى الأضطرابات تنتشر في المجتمع ، وهى التي ظل سببها منذ ذلك الوقت هو المجنون والاتحالف والترد ضد القوانين .

ومع ذلك فلنرجع البصر عن هذه الأضطرابات المخزنة ، والتي انتبهنا نحن أنفسنا من استشعار تأثيراتها المفزعية ، لننظر على مساوىء ليست نتائجها بالأقل نحسا وخطورة وان كانت تمسنا عن بعد أكبر .

أليس مما لا يقبل الجدل أنه لو لم يكن استخدام الكتابة قد عمل على توقف استخدام الرواية الشفهية لما كانت الأغنية لتصبح فناً متميزة عن الشعر والخطابة ، ولما كانت لتبتعد كثيراً عن المبادىء التي كانت تربطها بمبادئ الكلمة المنطقية . أما الشعر ، وهو يرتبط على الدوام بالأغنية ، فما كان ليفقد المزايا التي كان يستمدّها من التعبير والايقاع اللذين يزيدنا الصوت احساساً بهما<sup>1)</sup> ولظلّ الشعر والموسيقى يمارسان على الدوام ما هما من سطوة خيرة على الروح ، يستمدانها من ارتباطهما الحميم ربيماً من طبيعة وسائلهما نفسها ، وظللاً على الدوام جديرين بنفس التقدير الذي كان الناس يولونه إياهما من قبل، وأخيراً لما كان لدينا سوى تعلم أصيل، حقيقي وأكيد ، يبهئ لنا أناس يعيشون على الاحترام بقدر ما هم يثقفون ، والذين – حيث هم خاضعون لقوانين الدولة ، وتحت رقابة القضاة أو الولاة ، بل والجمهور نفسه – لن يدرسوا إلا ما قد يناسب كل إنسان أن يعرف ؛ ولن يكون علينا عندئذ أن نخشى مغبة

انتشار مبادىء ضارة وخبيثة ، بشكل سري ، مستفيدة من سكوت المجتمع ، حيث تظل تبشر في صمت بذور الشقاوة والفتنة . وليس هناك ما يبرهن بشكل أفضل على حكمة المصريين في هذا الصدد ، ويجعلنا نستشعر الدوافع التي كانت تحدو بهم أن ينأوا عن الكتابة سوى الأفكار التي نوردها هنا لواحد من ملوك مصر القدماء ويسمى تحام Tham<sup>(١)</sup> ، والذي قاوم وهو في عاصمته طيبة<sup>(٢)</sup> كل السوءات التي تجدها الكتابة ، حين تحدث إلى تحوث Theuth ( تحوث ) مبتكر الحروف المجازية<sup>(٣)</sup> عندما تقدم الأخير إلى بلاط هذا الحاكم يطلب الأذن بادخال استعمال هذه الحروف في تنظيم أحوال ملكه ، مجدداً استخدامها باعتبار أن منبر الكتابة هذا أفضل الوسائل لتنمية الذاكرة ولنشر العلم<sup>(٤)</sup> ؛ فرد عليه تحام بهذه الكلمات « أى تحوث يا شديد الولاء والأخلاق ، هناك شيء آخر حرى بأن تراعيه عند تدوين المؤلفات الفنية ، شيء لابد من أن نعرفه قبل أن نصدر حكماً سليماً على الفوائد أو المساواة التي سوف يجلبها فن الكتابة لمن يستخدمونه ؛ إنك يامن هو أب لحروف الهجاء تتذرع ، طبقاً لعاطفتك نحو هذه الحروف ، بأفكار هي عكس للأثر الذي لابد لها أن تحدثه ؛ ذلك أن استخدام هذه الحروف ، حين يؤدى إلى إهمال تشغيل الذاكرة الخصبة ، سوف يضر بذور النسيان في عقل من سيستعيرونها ؛ فلسوف يستريح هؤلاء على هذا التحوث ، إلى ما ستقدمه لهم الحروف في مبناهما الخارجي ولن يستوعبوا في عقولهم بعد الأشياء [ المعرفة ] في ذاتها ، وهكذا فإنك قد ابتكرت الوسيلة التي تستدعى الذاكرة

(١) يقال إن هذا الملك كان يعبد منذ وقت طويل في طيبة تحت اسم الإله آمون .

(٢) كانت هذه المدينة تسمى في اللغة المصرية آمون no ( Amon - no ) أو هامون no ( Hamon - no ) أو نو آمون ( No - Amon ) Nahum III, 8 ( إزاك ، XXX, 15 ) وهو ما يعني أملاك أو إقطاعية آمون ، وقد ظن البعض أن هذه الشخصية هي شخصية شام نفسه ، الain الأكبر لتوح . ولذلك كان من تنصيبه مصر وسوريا . ولعل ما دفع إلى هذا الظن هو أن سان جيروم قد كتب اسم Cham ( شام ) على هذا التحوث Ham وان كان جايلونسكي ليس من أنصار هذا الرأي . انظر للمؤلف الأخير : le Pantheon AEgyptiarum : أى معبد كل الآلهة المصريين ، الكتاب الثاني ، الفصل الثاني ص ١٧٦ ، ١٧٧ .

(٣) لابد ان كليمانس السكدرى ( Storm. lib I, p. 303 ) عند حديثه عن هذا الملك الذي تقدم إليه تحوث ، كان قد ألقى نظرة على نص أفلاطون الذى سبق لنا أن أشرنا إليه . وينظر كليمانس السكدرى ، من بين رجالات مصر الذين يجلتهم بلادهم ووضعتهم في مصاف الآلهة : هرميس الطيبى Hermes le thébain واسكولاب Esculape de Memphis

(٤) أفلاطون ، معاوره فايدروس أو عن الجمال .

وليس تلك التي تحفظها ، وإنك [ بهذه الوسيلة ] ستقدم لتلاميذك آراءنا في العلم أكثر من أن تعطيم المعرفة ، فهم عندما سيقرءون كل شيء ، دون أن يقودهم في ذلك مدرس مثقف غير المعرفة ، [ لأنه بدوره معتمد على ما هو مدون وليس على ما تحتفظ به ذاكرته ] فلسوف يبدون أمام العامة من الناس في شكل من يعرفون الكثير في حين أنهم لن يكونوا عندئذ سوى جهال ، وهكذا يصبحون أكثر تنافراً مع المجتمع لأنهم لن يكونوا قد تبحروا في العلم ذاته بل سيكونون مخدوعين بالفكرة التي سيكتونها عن أنفسهم [ عن غير حق ] ».

إذن فلدينا معاً مشابهة ظلت كل الشعوب القديمة تحفظ لوقت طويل بعادة الرواية الشفهية أو المغناة ، أى أن إبقاءهم على هذا التقليد لم يتم فقط بفعل العادة ؛ فمن الواضح على الأقل أن عادة الرواية الشفهية كانت هي الأولى [ أو السابقة على الكتابة ] وأن تاريخها يعود إلى منشأ المجتمعات الأولية ، وأن كل الشعوب قد استوطنتها بفعل الطبيعة (دون ابتكار) ، ما دامت هي الطريقة الوحيدة التي عرفتها الشعوب ، والتي كانت ما فتئت تعرفها كل الشعوب في العالم القديم أو الجديد على حد سواء ، والتي لم تخرج قط عن شكلها الحضاري الأول . وإذا كانت الأمور تسير على هذا النحو ، وإذا كانت هذه الرواية الشفهية قد غدت هي موضوع موسيقى القدماء المصريين ، ثم تطورت فيما يتصل بأسلوب الكلمة المنطقية أو بالنسبة لتنعيم أو تلحين الأغانيات ، على يد شعب عاقل مثقف على النحو الذي كانه الشعب في مصر القديمة<sup>(١)</sup> فقد لزم الأمر أن يكون لهذه الرواية الشفهية بالضرورة على الرواية المكتوبة أو المدونة ، نفس المزايا التي يقدمها رسم الأشياء أو الصور التي يستطيع أن يقوم بها خطيب جيد .

وإذا كانت هذه الرواية الشفهية قد نالت هذا الاحترام الكبير من جانب

(١) « المند جنس غنى بسكانه المزارعين ، حدوده شاسعة وموقعه بعيد عن جهة الشرق ، على مقربة منه اثناء الخريط وشرق الشمس في فلكها الأول من أقصى الأرض فوق المصريين العلماء ، واليهود المولعين بالخرافات ، والبطيين التجار ، والأراسكيديين ذوى الأرذية الفضفاضة ، والaitorien القراء في التحرات ، والعرب الأنبياء في العطور »

لوكيوس أبوليوس ، الأزاهير ، الكتاب الأول ، ص ٤٠٧ ، لوبيتيا ، باريس ، ١٦١ .  
١ عن الاتينية ١

الشعوب القديمة ، فذلك لأن هذه الشعوب جميعها قد تشرت نفس المبادىء ، ولأن هذه المبادىء بعد أن خرجت من منبعها [ مصر ] قد انتشرت في كل بلدان أوروبا وأسيا ، التي أرسل إليها المصريون البعثات ، فعلى يد هؤلاء المصريين في الواقع تلقت غالبية الشعوب المبادىء الأولية للدين والقوانين والعلوم والفنون .

إن فن الكتابة نفسه قد اخترع في مصر برغم أنه أقصى أو كان مكرورها في البداية ؛ ذلك أنه من الجلي أن تحوى المصري هو الذي ابتكر الحروف<sup>(١)</sup>؛ وعندما لم يتمكن من حمل الملك تحام على استخدامها ، قام هو نفسه بنقل معرفتها إلى الغينيقيين ، فكانوا أول من أعجبوا بها ثم نسب هؤلاء لأنفسهم فضل ابتكارها ؛ بل

(١) لاحظنا فوق منشآت أثرية كثيرة في مصر العليا ، بين الأشكال المنشورة أو المحفورة التي تردد بها جدرن ، وجود شكل لرجل له رأس كلب ، يمسك بيده الإسري عصا طويلة أو مقاييسا مثبطة من أعلى حيث تراه يعلق عن هذا الطرف العلوي شيئا قريب الشبه بفانوس ، ويسك بيده اليمنى إبرة أو مخصفا أو مثقبا يضعها على هذه العصا أو هذا المقاييس الذي يبدو أن به كلامات تتجه من أعلى إلى أسفل . وقد ظننا أن هذا الشكل قد يكون صورة رمزية لعطارد الذي يصفه هورا بللون Horapollon على هذا النحو ( 14 . Hierogl .).

ما الذي يعني توضيحه من يقومون برسم قدر له رأس كلب ؟ إنهم حينما يظهرون القمر أو الكوكبة (الأرضية) أو الحروف الأبجدية أو القرىان أو الغضب أو السباحة ، فإنهم يرميرون قدره له رأس كلب . (يظهرون) القمر ... الحروف الأبجدية لأنها كانت توجد - في اعتقاد المصريين - أمة وجنس من القردة ذوى رأس الكلب كانت تعرف الحروف الأبجدية . ومن أجل هذا فإن من كان يدخل إلى معبد مقدس للمرة الأولى كان (يرتدي ما يجعله في صورة) قد ذى رأس كلب ، وإذا ذلك يقدم له الكاهن لوحًا كتائيا ، وفي الوقت نفسه قلمًا من البوص ومحبقة ؛ وهذا دون شك لكي يقدم الدليل على أنه يرسم الحروف الأبجدية أو على أنه يتمي لذلك الجنس من القردة ذوى رأس الكلب ، الذين يفهمون الحروف الأبجدية ، وعلى ذلك فإنه يقوم برسم الحروف الأبجدية في ذلك اللوح الكتائى . وفضلا عن ذلك فإن هذا الحيوان كان مقدسا لدى (إله) ميركوريوس ( عطارد ) المشارك في كل الحروف الأبجدية ( أي في كل صنوف المعرفة ) .

وتخبرنا كليمانس السكيندرى ، الطبقات ، الكتاب السادس ، ص ٦٣٣ ، في معرض حديثه عن هذا الموظف المنوط بالطقوس المقدسة فيقول : « وبالتالي فإن كاتب المقدسات وهو الموظف الذي يقوم بنسخ السجلات المقدسة ، لديه ريشة للكتابة على رأسه وكتاب بين يديه ومسطرة فيها حبرة للكتابة يبرز منها قلم من البوص كي يكتب به »

ملاحظة : الأوصاف التي يقدمها كليمانس السكيندرى هنا عن الحبرة (أو المقلمة) التي تصنع على شكل مقاييس ، والتي كان قدماء المصريين يستخدمونها والتي كانت تضم الحبر والقلم المصنوع من الغاب المخصوص للكتابة ، يمكنها أن تتطابق على أدوات الكتابة التي يستخدمها المصريون الحمدلدون .

إن تحوى ، وليس بمقدور أحد أن يشكك في ذلك ، هو نفسه الشخص الذي يطلق عليه سانشونياتون ، مؤرخ هذه البلاد اسم تاءوث Taaaut ناسباً إليه اختراع الحروف والرسوم الهيروغليفية ؛ ذلك إن اسم تحوى Theuth كان يلفظ بطرق مختلفة طبقاً لاختلاف اللغات وتعدد اللهجات المحلية التي يمر الأسم من خلالها ، ومع ذلك فمن السهل التعرف عليه في غالبية التحريرات التي تناولته . وهو على الدوام ، وفي كل الأحوال ، مخترع الحروف المجانية بأسماء تحوى (بسكون على الياء) Thoyth ، أو تحوى Thoth ، أو تھات Thath ، أو تاءوث Taaauth أو Sothen ، أو ثوث Thouth (أو توت) أو سوت Soth ، أو سوتن Sothen ، أو سوتين Sothin ، أو تيس Tis ، أو ديس Dis المخ ؛ وإن كان كل شيء يدفع على الاعتقاد بأن هذا الأسم كان في أصله صفة تشير إلى موهبة أو كفاءة المبتكر ، أكثر منه اسم علم يدل على شخص بعينه<sup>(١)</sup> .

وقد جعل الإغريق من هذا الأسم نفسه ، في لغتهم ، هرميس Hermes وهو كذلك صفة لمعنى من هذا النوع ؛ ويقدم لنا أفلاطون في مؤلفه كارتيulos Cartylus أو مقالة في المعنى الحقيقي للكلمات، الاشتغال اللفظي لهذا الأسم الإغريقي ، فهو يعني تبعاً لما يقول : الشخص الذي اخترع فن [كتابه] الكلمة المنطقية ، أو الخطيب الرائع المتميز<sup>(٢)</sup> . ويبدو من ظواهر الأمور ، أن تحوى قد سبى على هذا التحو على يد المصريين ، لأن الروايات القديمة كانت تشير إليه باعتباره قد قام بدراساته الرئيسية في التاليف الغمى أو الهارمونى وفي الخاصية التعبيرية التي للأنغام<sup>(٣)</sup> . وفي الواقع الأمر ، فقد كان تحوى يكرم كإله في مصر<sup>(٤)</sup> لأنه قد قام بتحليل الحركات المختلفة والمردودات المتباينة لعضو الكلام ؛ ولأنه قد ميز هذه المردودات عن بعضها البعض بأن حدد لكل منها إشارة خاصة ليكون من هذه الإشارات فن الكتابة ، ولأنه أسس

(١) انظر إيمبليخوس ، عن أسرار عبادات المصريين ، المقدمة ؛ وانظر كذلك جابلوتسكى : معبد كل الآلهة المصريين ، الكتاب الخامس ، فصل ٥ ، فرانكفورت ، ١٧٧١ .

(٢) وقد وجد زوجاً عن أصل المسلطات ، Zoega ( De orig. obelisc. sect IV, pag. 211, 1797 in- fol )

ان اسم هرميس مشتق من كلمتين مصرتين Er- emi وتعنى آبا العلوم

(٣) Diod. sic. Bibliothe. hist. lib I. cap. 16, p. 48.

Plat. Philebus (٤)

كل هذه الاشارات على أساس ثابتة ، ويسر استخدامها بفعل قواعد لا تتعزز ع ي تكون منها علم القواعد أو النحو . ومن هذه الزاوية كما نرى فإن كلمة هرميس تشير بوضوح إلى كفاية تحقق ، أو أنه من الأرجح أن الأغريق لم يفعلوا سوى أن ترجموا إلى لغتهم اسم المصري الذي اخترع الحروف والبيان ، كما قد فعلوا بخصوص أسماء الآلهة المصرية الأخرى التي قاموا بعبادتها [ مع إعطائهما أسماء إغريقية ] .

لكننا لنجهل ما ان كان اسم عطارد الذي كان يترجم إليه منذ ذلك الوقت اسم هرميس ، يعني ، من ناحية الاشتراق اللغطي ، الشيء نفسه كذلك ؛ ومع ذلك فمن المؤكد أن المؤرخين الالatin ، وبصفة خاصة هوراس وأوفيد وبروبوس قد كرموا في هذا الاسم [ عطارد ] اسم الشخص الذي اخترع الحروف المجانية<sup>(١)</sup> والبيان والمارين الرياضية . وهي فنون لم تكن في الأصل تنفصل عن الموسيقى ، تلك التي كان لابد لها أن تقود وتهدى خطوطها .

ومع ذلك فإن البيان والموسيقى والألعاب الرياضية قد سبقت فن الكتابة بالضرورة ؛ وعندما لا نجد شهادة ما تدعم هذا الرأي فإن إعمال الفكر وحده سوف يهدينا إلى ذلك ، فالفنون الثلاثة الأولى قد أدى إلى ابتكارها . ما تولده احتياجاتنا نفسها من دوافع طبيعية ؛ أما الفن الأخير فيفترض وجود علاقات اجتماعية وواسعة لحد لا يمكن معه احتواها بما يمده لنا الصوت [ الكلام المنطق ] من عوzen محدود .

وعبث ما قد يجاجوننا به من أن أفلاطون ، في حواريه تيماؤس ، أو بالأحرى هذا الكاهن المصري الذي أدار فيلسوفنا الحوار على لسانه في مقابلة مع سولون ، يؤكد أن البشر كانوا قد عرّفوا الكتابة وتعمدوا عليها وبأنهم حفظوا منذ عهود لا تعيها ذاكرة الإنسان ، كل ما هو جدير بالحفظ أو التسجيل وأن الكهان الذين كانوا

(١) يعطي بلوتارك هذا الاسم أيضا إلى الشخص الذي ابتكر المزف المجازي في مصر : وبعدها ببيان Oppien في الآيات الآتية عطارد على وجه التحديد باعتباره مخترع البيان .

« إن عطايا الموسيات وأبوللون هي حقا الأعجوبة (الأماشيد) في حين أن ميركرورس (عصر) قد منح (البشر) مجتمعهم ؛ والمسايمات العبيقة »

بلوتارخوس ، عن صيد الأسماء ، الكتاب الثاني . وما بعدها

منوطين بهذا الواجب كانوا يعرفون صنوفا عددة من فنون الكتابة<sup>(١)</sup> : اثنتين منها كانوا يستخدمونهما في أغلب الأحيان وتسمى إحداهما الكتابة المقدسة أو الهيروغليفية<sup>(٢)</sup> أما الأخرى فتسمى الكتابة الشعبية [الديموطيقية] ؛ فكل ذلك كلام لا يهدم فقط الأدلة التي قدمتها عن أسبقية الرواية الشعبية والمغناة على الرواية المكتوبة ، وعن المقاومة التي أبدىت لوقت طويل ضد ادخال الرواية المكتوبة في مصر أو في أي مكان آخر من العالم القديم . ومن جهة أخرى فإننا لا نستطيع أن ننظر إلى الهيروغليفية على اعتبار أنها تنتهي إلى العصور الضاربة في القدم ، حيث أنها لا زالت نرى في النوبة منشآت أثرية باللغة القديم من العمارة المصرية ، تخلو تماما من النقوش الهيروغليفية بل من أية نقوش من أى نوع ؛ وبالمثل فإن الأهرام تخلو بدورها من أى أثر لحرف هيروغليفى أو لنقش من أى نوع سواء في داخلها أو في خارجها ، كما أن التابوت الحجري الذي تضمه الحجرة المسماة غرفة الملك في الهرم ، هي كذلك ملساء وعارية من أى زخرف . وإذا كان التابوت الذي نراه في المسجد المسمى جامع سانت اثنا زاف في الاسكندرية ، يزخر ، عكس ذلك ، بالنقوش الهيروغليفية التي نفذت بشكل بالغ الانقان فلأنه [ ينتهي لزمن ] لاحق لزمن تشييد الصروح الأولى التي انتهينا من الحديث عنها ، وهي فترة لم تكن الهيروغليفية قد عرفت بعد فيها فقط ؛ ولسبب أقوى ، فإن الحروف الهجائية التي لابد أن تكون آخر ما تم اتكاره ، من كل الكتابات ، لا ينبغي أن تكون قد عرفت عند المصريين الأوائل .

والآن ، فلعل هذه المناقشة تدعو إلى الظن ، لأول وهلة ، أنها قد ابتعدنا عن موضوعنا الرئيسي ، ومع ذلك فإننا عن طريقها قد أزلينا أكبر الصعوبات التي كان

(١) لاحظنا وجود كتابات مائلة أو سريعة وأخرى هيروغليفية من أنواع عددة في أماكن متفرقة وبصفة خاصة في أحد الكهوف في جبل سبيوط ، وكان مدخل هذا الكهف مرهقا وضيقا للغاية ، ودخلنا إليه بصحبة السيد البارون فوريه ، زميلنا في شعبة العلوم والفنون بالجامعة العلمي المصري .

(٢) إليكم ما تقرؤه في شقة سانتشونياتون التي أشار إليها يوسيدس في كتابه *Preparation* الكتاب الأول ، الفصل الخاص بالكهنوت الفينيقى ، ص ٣٦ ، يوانق ولاتيني - باريس ، ١٦٢٨ : « وكان لميوزر Misor ابن يسمى تاوتر Taaut وهو الذي اخترع العناصر الأولية للكتابة ، والذى يسميه المصريون تور Thor ، ويطلق عليه السكدربيون اسم ثويت Thoyth ويسمه الأغريق هرميس » ثم بعد ذلك يضيف المؤلف نفسه ، « وبعد أن جسد الله تاوتر بالفعل أورانوس Uranus ، شكل كذلك صورا لكونوس Dagon وداجون Cornus والآلهة الأخرى ثم صنع العناصر أولى الهيروغليفية .

بمقدورها أن تعوق مسيرتنا ، وعن طريقها كذلك تلاشت كل الشكوك فيما يتصل بطبيعة وغرض الموسيقى القدمة . علينا الآن أن ندرك أن السبب المبدئي لانماط هذا الفن [ بعد ذلك ] قد كان بالضرورة هو السبب الذي استبعدها عن الفنون الأولى الدائمة في نطاق الصوت ، وذلك حين حادت عن المبادئ التي تربطها أو تدجها بالكلمة المنطقية ؛ وهو كذلك السبب الذي أضاع عليها حق مصاحبة الرواية [ أى نقل الأفكار والأخبار ] وهو الذي حررها من أجمل مجالاتها واستلب منها كل ما للفن من سطوة ، وأرغمهما على البحث عن مجالات جديدة الفت بها إلى الحضيض وحطت من شأنها ؛ وهو أخيرا ، حين حاد بها عن غرضها الأصلي ، قد جعلنا تخيل تلك الفكرة الأولية عن هذا النوع من الموسيقى الاصطناعية ، التي طمع فيها الإنسان لأن يحل محل الآلة الطبيعية واللحية التي الصوت ، آلات أخرى تتكون من أجسام لا حياة فيها ، وعارية بالتأل من كل شعور أو تعبير ، وان كان بمقدورها أن تستجيب لما عليه خيال الفنان من نزوات بالغة التطرف ؛ أو بمعنى آخر فإن الدوافع نفسها التي حدت يقدماء المصريين أول ينفروا من استخدام الكتابة كوسيلة للرواية أقل ثقة وأكثر خطرا ، هي التي استوحيت منهم كذلك أن يلفظوا الموسيقى الآلية باعتبارها أقل قدرة على تحريك مشاعر الروح ، فليس هذا الأمر من خواصها ، وباعتبارها أقل قدرة كذلك على السمو بالنفس البشرية والإيحاء إليها بالمشاعر العظمى ، ثم باعتبارها أخيرا - أى الموسيقى الآلية - لا تبغي إلا أن تجذب الفن عن وجهة أو غاية الحقيقي ، وباعتبار ألا خاصية لها إلا إتلاف الأخلاق الفاضلة ؛ ولكى نبرهن على كل ذلك ، فإنه لم يعد ينبغي علينا الآن إذن ، إلا أن نواصل متابعة النهج الذى اختططناه لأنفسنا .

## المبحث الرابع

أصل أو منشأ الموسيقى في مصر طبقاً لروايات التاريخ وللروايات الشائعة . البنية الفلسفية لهذا الفن . طابعه في شكله الأول . مكوناته . طريقة تعلمه ومارسته . والأغراض التي كان يستخدم فيها في العصور الأولى . الأبنية الجديرة بالاعجاب التي كانت للشعر المغنی والتي يستطيع المرء طبقاً لها أن يحکم على روعة الموسيقى عند المصريين القدماء .



والآن ، إليكم كيف يفسر لنا ديدور الصقلی<sup>(١)</sup> عند حديثه عن القرون الأولى من حضارة المصريين ما كان يشتمل عليه فنا الموسيقى والشعر ، ذلك أن أحدهما لم يكن لينفصل عن الآخر في ذلك الوقت ، أو أنهما كانا بالأحرى يكونان - كلاما - فنا واحدا ووحيدا : « كان أوزيريس يكن تقديرًا كبيرا لهرميس ( عطارد ) إذ تعرف فيه على بضيارة حادة في اكتشاف الأشياء التي يمقدورها أن تسهم في اسعاد الحياة البشرية ، ويقال ان هذا الشخص ، هرميس أو عطارد ، كان أول من حدد نطق الكلمات اللغة العادبة ، وأعطى أسماء لكثير من الأشياء التي لم يكن لها من قبل اسم وابتكر الحروف<sup>(٢)</sup> » ، وعلم عبادة الآلهة ، وتقديم الذبائح والأضحيات ، وقام باللحاظات الأولى عن مسارات النجوم ، وكذلك عن التماуг الصوقي أو الهارموني الذى للنغمات وعن خصائصها التعبيرية ؛ وانخرع الرياضة البدنية وقام بتدريس فن تقليد حركات الجسم برشاقة وإيقاع ، ووضع ثلاثة أوتار في الفيشاره التى ابتكرها ، محاكيا في ذلك فصول السنة الثلاثة<sup>(٣)</sup> ، وحصل بهذه الوسيلة على ثلاث نغمات الحادة والغليظة والوسطى ، ومثل الحادة بالصيف والغليظة بالشتاء والوسطى بالربيع<sup>(٤)</sup> ، وهو أبو البيان عند الأغريق<sup>(٥)</sup> ، ومن هنا جاء اسمه هرميس<sup>(٦)</sup> . »

Diod. Sic. Biblioth. hist. lib I, cap. 16 (1)

(٢) يجعل ترزيس *Tzetzes* من عطارد مبتكر الحروف ومعاصراً، ليس فقط لأوزيبيس، وإنما كذلك لوح ويأخذوس في الأبيات التي نقرؤها له في الخلايدة الرابعة *Chiliade IV* ، الكتاب الثاني البيت ٨٢٥ وما بعده :

ميركوريوس ( عطارد ) هو من لقب بالصري المعلم ثلاثاً ،  
وكان معاصراً لأوزيبيس ونوح وديونيسوس ،  
وهو الذي أوجد العبادة لله واخترع صور الحروف .

(٣) لا تنقسم السنة في مصر إلا لثلاثة فصول: الربيع والصيف والشتاء، وليس بها خريف قط؛ وليس من قبيل الحشو أن نلاحظ أن الموسيقى تتفق في هذا التقليد الذي تبعه مع الفلك، إذ ستكتشف لنا بعد ذلك أدلة كافية عن هذا الاتفاق، في التعلم نفسه، عند المصريين.

(٤) نجد وصفاً مشابهاً للقيثارة التي كانت لأبو للون في أحد أهازيج أورفيوس وعنوانه:

### Apollinis Suffimentum manna

أي : الماء هو بخور أبيو للون

(٥) ، (٦) لمن توقف هنا لكي نشرح ما إن كان من المتحمل أن يستطيع رجل بمفرده أن يتذكر وحده الكثير من العلوم والكثير من الفنون في القرن الأول من المضاربة في مصر ، ثم يقمع بعد ذلك بتعليم البيان للإغريق ، في الوقت الذي نرى فيه أن القديم في معارفنا لا يكاد يغير خطورة واحدة كل قرن . وقد أوضحت العالمة جابلونسكي هذه النقطة بشكرا . كاف في مؤلفه Pantheon AEgyptiorum, part. V, cap. 5 ( معبد كل الآلهة المصريين ) ، =

إن الأمر لا يتصل هنا ، كما رأينا ، بمولد اللغة أو نشأة الموسيقى ، فهذه وتلك تستمدان أصولهما بالتأكيد من الصيحات الناشئة عن احتياجاتها<sup>(١)</sup> وعن عواطفنا أو انفعالاتنا<sup>(٢)</sup> ؛ لكن الأمر يقتصر هنا على فن القول وفن الغناء ، أو بالأحرى فإن الفعل يقول يعني أن الإنسان يعبر عن أفكاره بالكلمات ، أما القول يعني فمعنى أنه يعبر عن مشاعره باللغات ، ومن اتحاد هذين الفنين جاء الشعر .

ومع ذلك فمن المحتمل ألا يكون أسلوب ديدور المقتضب قد سمح له ، في النص الذي انتبهنا من إبراده ، بأن يدخل في تفاصيل المحاولات الأولى التي بذلت قبل التوصل إلى تكوين أو تشكيل الفنون التي يشير إليها [ وبالشكل الناضج الذي كانت عليه في عهده ] ، فما دونه المصريون عن هذه الأمور لم يكن مسهبا دون شك حتى يستوعب ذلك كله ؛ وفضلا عن ذلك ، فحيث كان ديدور يريد الالام بكل تاريخ العالم [ منذ نشأته ] وحتى عصره ، فلم يكن بمقدوره أن يمحش عددًا كثيرا للغاية من الواقع في حيز هو على هذا القدر من الضيق والذي حصر نفسه فيه ، أو أن يتسع كثيرا في الوقت ذاته حول كل شيء . أما أفالاطون فإنه في الواقع الأمر قد قدم باسهاب وتفصيل كثيرين ما يذكره هذا الشعب حول الأساليب التي اتبعها ذلك الشخص الذي اخترع في اللغة ، ويلمس المرء من ذلك أن هذا الفن في مبدئه كان يرتبط بوسائل مصاورة وثيقة للغاية مع الموسيقى ، ومع ذلك فإننا نلمس هنا وجود فجوة واسعة بين المحاولات الأولية التي جازف فيها الإنسان بالمحاكاة وبين الزمن الذي تكونت للفن فيه قواعد هذه المحاكاة ، ذلك أن اللغة لم تكن هي الأخرى في منشئها إلا فنا من فنون التقليد<sup>(٣)</sup> وهي لا تزال كذلك حتى اليوم في كثير من الحالات . وقد جاء على

---

= حيث نظر في مؤلفه بأكمله إلى الإله توت أو حورس Thoth باعتباره هرميس عند الأغريق ؛ وبكيفينا أن نعرف هنا أن هذه الأشياء قد اخترع في مصر وأنها قد وجدت هناك قبل أن تعرف في مكان آخر تبعا لرأي يجتمع عليه كل المؤلفين القدماء . وهكذا ، فلتكن هذه الابتكارات ثمرة ابحاث رجل واحد في مدى حياته القصيرة ، أو لتكن ثمرة ملاحظات وتجارب عكف عليها عدد كبير من الأجيال خلال قرون عديدة ، أو حتى خلال ألف من السنين ، فإن التتفق عليه بشكل عام أنها قد تمت في مصر ، وليس لنا الحق في أن ننتهي رأيا مخالفا .

بعض مخصوص اشتقاق هذا الاسم ، انظر محاورة أفالاطون : Cartylus وما سبق لنا أن قلناه في هذا الصدد .

(١) أفالاطون ، عن القوانين ، الكتاب الثاني ؛ لوكريوس ، عن طبيعة الموجودات ، الكتاب الخامس ، بيت

١٠٢٢ وما يليه .

(٢) بلوتارك : أحاديث المائدة ، الكتاب الأول ، السؤال الخامس أو القضية الخامسة . ص ٣٦٥ .

(٣) أفالاطون ، محاورة كراتيلوس أو الفهم الصحيح للسميات .

لسان سقراط في مؤلف أفلاطون الذي عنوانه فيليب : « إن الصوت لا نهاية له ، ولكن هذا الاكتشاف قد جاء عن طريق إله أو على يد رجل مقدس كما يروى الناس في مصر عن شخص يدعى شعوق ، كان هو أول من لاحظ في هذه الlanهية الحروف المتحركة (أو الحركات الصوتية) باعتبارها ليست نغمات واحدة ولكنها نغمات أو حركات متعددة ، ثم لاحظ وجود حروف أخرى لها بدورها نغمات محددة ، مع اختلاف طبيعتها عن طبيعة الحركات الصوتية ، وعرف أن هذه الحروف بالمثل عددا محددا ، وهو الذي ميز كذلك نوعا ثالثا من الحروف التي نطلق عليها اليوم اسم الحروف الصامتة أو الحرساء ، وبعد هذه الملاحظات قام بفصل الحروف الحرساء أو العارية من أي نغم حرقا ، وبعد ذلك صنع الشيء نفسه بخصوص الحروف المتحركة (أو الحركات الصوتية) والحروف الوسيطة ثم بعد أن حصر عددها بهذه الطريقة أعطى لكل واحد منها جديعا اسم عنصر ، فوق ذلك ، فحين استبصر شعوق أن لا أحد منا سيكون بمقدوره أن يتعلم أي حرف من هذه الحروف على حدة دون أن يعرف الحروف جديعا ، فقد تخيل الرابطة التي تربط بين هذه الحروف باعتبارها كلا واحدا ، وبعد أن تمثل ذلك كله باعتباره مجموعة وحدة واحدة ، فإنه أعطى لكل ما قام به اسم النحو أو الأجرمية معتبرا كل ذلك ، كذلك ، فنا واحدا ». ومع ذلك فإن على المرء أن يستشعر أن عملا على هذه الدرجة من التجريد ، وتحليلا يمثل هذه الدقة والرهافة والصعوبة يفترض بالضرورة وجود ملاحظات كثيرة تمت من قبل ، وسلسلة طويلة ومتغيرة من المحاولات وتجربة ضخمة تم اكتسابها من قبل ، وهذا ما لا يستطيع أن يتصوره إلا العقل وحده .

فلنحاول إذن أن نلقي نظرة خاطفة على المحاولات الأولية التي قادت إلى الكشف الذي حققه شعوق [أو هرميس] أو عطارد عن الهازموني أو الشناغم الصوت وعن الخاصية التعبيرية التي للأنيام ، ولسوف تجعلنا هذه النظرة الخاطفة نفهم بشكل أفضل تلك الدوافع التي كانت توجه المصريين عند تشكيل الفن الموسيقي ، وفي اختيار الوسائل التي اتبعوها لإحداثها ، وكذلك في الاستعمال الذي اختصوها

به .

تذكر الروايات المتواترة في مصر<sup>(١)</sup> « إن الناس كانوا يحيون في البداية حياة

(١) ديدور ، المكتبة التاريخية ، الكتاب الأول ، الفصل ٨ ، ص ٢٦ .

متوحشة ، وانهم كانوا يذهبون ، كل بفرده ، ليأكلوا دونها إعداد ، الفواكه والأعشاب التي كانت تنمو تلقائيا دون جهد من جانب البشر : وفي الوقت نفسه ، فلما كانت تهاجمهم الحيوانات المفترسة في غالبية الأحيان ، فإنهم سرعان ما استشعروا الحاجة للعون المتبادل ؛ وحين تجمعوا على هذا التحول ، بفعل الخوف فقد اعتادوا على بعضهم البعض في مدى قصير ؛ وقبل ذلك ، لم يكن هؤلاء سوى أصوات مختلطة غير واضحة البرات والنغمات ، لكنهم بمجرد أن نطقوا عدة نغمات متباينة أو واضحة ، قد تبدت لهم احتياجات مختلفة . حتى توصلوا في النهاية إلى أن يحددوا ، بهذه الطريقة ، كل شيء ؛ وحيث كان هؤلاء يصيرون وهم في شكل عصب صغيرة ، وحيث كانت كل واحدة من هذه العصب المائية تلفظ الكلمات طبقا لما يطرأ على باهها [ وتطلق من الأسماء على التحول الذي يخطر على عقلها ] ، فقد باتت هذه العصب لا تتحدث لغة واحدة ومن هنا تعدد اللغات واللهجات » .

وليس هناك من يجادل في أن الملاحظات الأولى للإنسان [ أي الأمور التي بدأت تسترعي انتباهه ] ، كانت محكمة باحتياجاته ، وحيث أن العلاقات التي بدأت تربطه بأقرانه قد شكلت له بدورها حاجة لا محيد عن إشباعها ، وهي حاجة في أن يظل على الدوام على صلة بهم وأن يفهمهم ويكون مفهوما لهم ، بافتراض أن هذا الإنسان ( البدائي ) - ومن العقول أن نفترض ذلك - قد كان تام التكوين منذ نشأته ، ممتعا بكل الموهب والكفاءات الطبيعية في أعضاء جسمه وفي ذكائه ، فقد كان على هذا الإنسان أن يفعل وعلى نحو أفضل بكثير ، هذا الذي ترى الناس يفعلونه كل يوم لأطفالهم ، قبل أن يكون هؤلاء قد أمكنهم بعد أن يميزوا الأشياء بوضوح وأعضاء لا تزال غضة لم تضجع بعد ، وأحساس غير متمرة ، وذكاء لما ينزل بعد محدودا للغاية ، كان عليه أن يصوغ بانتباه لأولئك الذين كانوا يكلمونه في العادة أكثر من غيرهم بغية أن يفهم ما كانت تعنيه التغيرات المختلفة التي تعرى أصواتهم ، ثم ليلاحظ بعد ذلك الأثر الذي كانت تحدثه فيهم صيحتاته وما كانت تحدثه صيحتهم فيه ؛ وكان من الضروري أن تكون الخطوات الأولى في تقدمه سريعة ، إذا ما حكمنا على ذلك من واقع الخطوات التي يتقدم بها الأطفال ، فهولاء ، حتى من قبل أن يستطيعوا أن يلفظوا كلمة واحدة ، يتوصلون بشكل مباغت للغاية إلى تمييز أحدهم أو مريتهم - عن طريق الصوت - من بين كل الأشخاص الآخرين المحيطين بهم ؛

وما دام هؤلاء الأطفال يتفهمون تعبيرات هذه أو تلك ، ويجعلون الغير يفهمونهم ، وما داموا كذلك يعبرون بشكل جيد عن احتياجاتهم وما داموا يتحكمون فيمن حولهم بفعل الصرخات التي يطلقونها على حسب إرادتهم بل في كثير من الأحيان وفق نزواتهم ، وما داموا في النهاية لا يلبيون أن يتسامروا بدرجة كافية مع هؤلاء الأشخاص ، وكم تستطيع العناية الإلهية العاقلة أن تقيم تواصلاً أو تنسقاً تراسلا حمما مخلصاً بين قلوبنا وخلجاناً مشاعرنا ، كي ترغمنا ، على نحو ما ، على اقتسام المسرات والآلام بعضنا مع بعضنا الآخر ، وأن تهيننا كي تتبادل العون فيما بيننا .

إذن فقد كان على الناس كذلك من قبل أن يتوصلا إلى التعبير عن أفكارهم عن طريق الكلمات ، أن يشيروا دون لبس أو غموض إلى الأشياء بأسمائها ، وأن يحشدوا انتباهم للتمييز بين ما كان يعبر ، في صوت قوينهم ، عن الترحيب وما كان يعبر عن الموجدة ، بين ما كان يعلن عن بعض غضب وبين ما كان خاصاً بنبرات السرور والترحيب الخ الخ .. هكذا إذن نراهم قد درسوا ولابد الخاصية التعبيرية التي للأصوات والنغمات وأنهم جاهدوا لل الوقوف عليها كي لا يسيئوا فهمها ، وكى يستخدموها في الوقت المناسب ، وبشكل مفيد في العلاقات التي كانت بينهم ، وأخيراً لكي ينجحوا في نقل المشاعر التي يريدون أن يوحوا بها لأشخاصهم بطريقة حية .

من هذه الدراسة تكون فن التعبير عن طريق الصوت ، أى فن الغناء الذي يسبق ، ترتيباً على ذلك ، فن القول ، ولذلك فإن الفن الأول ؛ بكل ما قد كان له من الكمال وما له من حقوق على الفن الثاني ، هو الذي قاد الخطوات الأولى للغة المنطقية حين تكون وصاحتها معه في خطوات تقدمه ، ثم ما لبث أن هجرها أو فارقها بمجرد أن كف الشعور عن أن يكون على وفاق مع الفكر ، وحالما أصبحت للعقل لغة تختلف عن لغة القلب والوجودان .

وإنه لشقاء كبير دون شك ، أن يمكن للمرأة هكذا أن يسىء استخدام أفضل الأشياء ! لكن هذا البلاء أمر لا ينفصل عن الطبيعة البشرية ، فها هو ذا الإنسان يستخدم ذكاءه لإتلاف كل شيء ولاسأة استخدام كل ما يدخل في نطاق استخداماته ، بنفس الطريقة التي سبق له بها أن استخدامه في البداية ، كي يصلح من كل الأمور ، وكى يطور كل شيء ؛ وهو في هذا المجال كذلك يشبه الطفل الذى

يتنى به الأمر ، حين يمل من التسلى بالألعاب ، بأن يلقى بها بعيدا عنه ، ويأن يركلها بقدمه ، وفي أن يحطها في أحيان كثيرة .

وعلى هذا فإن الإنسان بحاجة لمن يقوده حتى في استخدامه لاكتشافاته هو ، بنفس القدر الذى يحتاج فيه لمن يقوده وهو يستخدم ملكاته الفيزيقية والعقلية<sup>(١)</sup> . وهذا السبب فإن قدماء المصريين قد كرسوا ، بفعل قوانين خاصة<sup>(٢)</sup> ، مبادىء فنى الرقص والموسيقى ، بالعناية نفسها التى أولوها في إرساء مبادىء الحكم والدولة والمؤسسات باللغة الأهمية<sup>(٣)</sup> ، وهذا ما يؤكده لنا أفلاطون بطريقة باللغة الموضوعية ، فلقد كان هذا الفيلسوف طبقا لرواية ديودور الصقلى ، وكثيرون غيره<sup>(٤)</sup> ، قد أقام لوقت طويل ، ولقدر كاف ، في مصر لكي يدرس بها الفلسفة والسياسة وكل العلوم المقدسة ، وقد تبحر في ذلك كله في مدرسة كهان هذه البلاد تحت إشراف أكثر أهل طبقة الكهنوت شهرة في ذلك الوقت ، والذى كان يلقب ببني مفيس في عهد سشينوفيس<sup>(٥)</sup> ، وعلى نحو ما فعل فيشاغورث في عهد أونوفيس ، وأودوكس في عهد شوتوفيس ، وكان هذا الأخير رجلا متبحرا للغاية في معرفة الكتابات الهيروغليفية<sup>(٦)</sup> ، وهذا السبب كان المصريون أنفسهم على يقين من أن أفلاطون قد نقل الكثير من مبادئهم وضمها في مواضع عدة في قوانينه وجمهوريته<sup>(٧)</sup> ، وهو الأمر الذى يعطى

(١) أفلاطون ، كراتيلوس أو الفهم الصحيح للسميات ، المؤلف نفسه ، بروتا جوراس ؛ المؤلف نفسه ، نباتيتوس ؛ المؤلف نفسه ، عن القوانين ، الكتاب الأول والثانى والسابع ؛ المؤلف نفسه ، الجمهورية ، الكتاب الثالث ؛ المؤلف نفسه ، خارمديس ؛ أرسطو ، الريتوريقا ؛ المؤلف نفسه ، فن الشعر ؛ لوكيانوس ، التدرييات الريتوريقة ؛ لوكريتوس ، عن طبيعة الموجودات ، الكتاب الخامس ، أبيات ، ١٢٩ ، ١٣٢ ؛ أثينايوس ، مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الرابع عشر ، ص ٦٣١ .

(٢) أفلاطون ، عن القوانين ، الكتابان الثانى والسابع .

(٣) يرى علم الاشتقاد اللغوى بشهادة بعض القدماء دون شك أن الموسيقى لا تختلف في شيء عن الأسرار الدينية .

(٤) ديودور الصقلى ، تاريخ المكتبات ، الكتاب الأول ، فصل ٩٦ ؛ بلينيوس التاريخ الطبيعي ، الكتاب الخامس والعشرون ، فصل ١ : عن أصل قون السحر ؛ لوكيانوس ، المغرب الأهلية ، بيت ١٨١ وما يليه ؛ بروبرتيوس ، الاليجيات ، الكتاب الثالث ، الاليجية ٢٠ ؛ كليمنس السكيندري ، الطبقات ، الكتاب السادس ، ص ٦٢٩ ؛ أثيناس جازى ، الفلسفة الأفلاطونيين المسيحيين ، ثيوفراستوس أو عن بعث النفوس الخالدة والأجساد ، محاورة مترجمة عن اليونانية إلى اللاتينية ، ف ٣٧٧ ، ٣٧٣ ، مكتبة الآباء القدامى ، المجلد الثانى .

(٥) كليملاس السكيندري ، ستروماتا أو الطبقات ، الكتاب الأول ، ص ٣٣ .

Plutarque, de l'Esprit familier de Socrate. (٦)

(٧) ديودور الصقلى ، تاريخ المكتبات ، الكتاب الأول ، فصل ٩٨ .

لشهادته وزناً كبيراً فيما ينقله إلينا عن الموسيقى في مصر القديمة ، وهو كذلك الأمر الذي أوحى لنا بكثير من الثقة بـألا نخشى من أن ننقل عنه ، وألا نتردد من أن نستعير عن هذا الفيلسوف غالبية الأفكار التي نقولها حول هذا الفن .

وطبقاً لما يذكره أفلاطون<sup>(١)</sup> فقد أحس المشرعون الأول مصر بأن الأمر لم يكن يقتضي حتى يسعد البشر في مجتمعاتهم ، إلا ضبط مشاعر اللذة والألم عندهم ، أو كبح جماحها ، وقد أدرك هؤلاء المشرعون ألا شيء أكثر صلاحية في هذا الصدد من دخال الاعتدال والتنظيم على تعبيراتهم المختلفة سواء في الصوت أو في حركات الجسم في مناسبات المسرات والآلام ، وبالإضافة إلى ذلك فقد عرّفوا أن اللذة وثيقة الصلة بما يحدثه التناغم (الهارموني) والإيقاع من شعور ؟ وإذا كان هؤلاء على يقين بأن هذا الشعور كان واحدة من النعم التي أنعم بها أبو للون وربات الفنون للبشر<sup>(٢)</sup> كطريقة سهلة وملائمة ومضمونة لتصويب ، أو توق السوءات التي ترتبط بشكل حميم بالأنفعالات الجموج ، والضراوة على الدوام بكل من التناغم الذي ينبغي أن يسود حياة الفرد والمجتمع ، ومن هنا تولد كل الشرور ؟ واذ كانوا على يقين ، بالإضافة لكل ما سبق ، من أنها حاجة لا يعص عنها للأطفال لأن يصبحوا وألا يكفوا عن الحركة ، ومن أن الرجل حين يجس باحساسات قوية أو حين يستثار استثارة عنيفة بفعل شهواته ، فإنه لا يستطيع احتواء الحركات التي تضطرم معها أحاسيسه ، والتي تتلف في غالبية الأحيان وجداًه إذ هي تضل عقله ، فقد ظلوا بالتالي مثابرين على اكتشاف الأغنيات التي من شأنها أن تبرز ، بدرجة تبلغ الكمال بقدر الامكان ، أجمل تعبيرات الصوت<sup>(٣)</sup> والرقصات التي تحاكي أجمل حركات الجسم وأكثراها رشاقة .

(١) أفلاطون ، عن القوانين ، الكتاب الثاني .

(٢) وهذا ما يفسر معنى الحكاية الرمزية التي يوردها ديودور الصقلي والتي سبق أن ذكرناها في البحث الثاني من هذا الكتاب .

(٣) كانت هذه المبادئ هي نفسها مبادئ الشعراء وال فلاسفة بالغى شهرة في العصور القديمة . انظر : هوميروس ، نشيد إلى أبوللون ، بيت ٦٦ وما يليه ؛ أفلاطون ، عن القوانين ، الكتاب الثاني والثالث والرابع ؛ المؤلف نفسه ، الجمهورية ، الكتاب الثالث ؛ المؤلف نفسه ، كراتيلوس وثاتيتوس . استرابون ، الجغرافيات ، الكتاب العاشر ، ص ٥٣٢ ؛ كليمينس السكندري ، الطبقات ، الكتاب السادس ، ص ٦٥٩ ؛ أثينيوس ، مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الرابع عشر ، فصل ٧ ، ص ٦٣١ . وقد قلب تونوس ، الشاعر المصري =

ولقد وجب على الدوام أن تعبّر هذه الأغانيات والرقصات عن نفس الرجل العاقل ، القنوع ، الشجاع ، المعتدل وأن يتسع تأثيرها بفعل ما لها من سطوة لغرس في قلوب الأطفال<sup>(١)</sup> مشاعر النظام والاعتدال والشجاعة وإبقاء ذلك حيَا في قلوبهم ؛ وهذا فقد لفظ المصريون بصفة نهائية كثرة الآيقاعات وتنوعها ، إذ لا يستطيع الإنسان في الواقع أن يصل إلى تطور حق أو نضج حق في الفنون ، وإلى هذا السمو الباущ على الجمال البسيط والجليل الذي صنع أمجاد الفنانين في العصور بالغة القدم ، يعكس الأساس والفشل اللذين يقاسى منهما فنانو اليوم ، إلا عن طريق اختيار عاقل بقدر ما هو متاور وعن طريق بساطة الوسائل المستخدمة وليس عن طريق تعقدها . كان المصريون يريدون أن يكون التناغم والايقاع على الدوام تابعين للكلمات ، لأن تكون الكلمات هي التي تتبعهما<sup>(٢)</sup> ، ولم يكونوا أقل من ذلك تدقيقا عند اختيار الكلمات نفسها ، فلقد كان محظيا - تحت وطأة عقوبات بالغة

= من القرن الخامس ، أفكار المؤلفين السابقين في هذه الأيات :

« فالموسيات التسع كن يخركن الأنثوذة التي تخمى الحياة ،  
وكانت يومينا راعية الرقص الكورالى تتنى بديها معا  
وكانت تبين بنلاء أنها تحاكي الصوت الصامت ،  
وكأنها تعيد بديها الشكل العقلى للضفت الحكم »

ديونيسيوس ، الكتاب الخامس ، بيت ١٠٣ وما يليه .

ويخبرنا كاسيدوروس أيضا في معرض حديثه عن الموسيقى وبالتالي :

« ذلك أن ما يوجد في آية مجموعة من النغم لا يعود إلى اعتدال النغم (الهارمونية) ، فنحن نفكّر بقدر كاف ، ونتحدث بطلاوة ، ونتحرك بصورة مناسبة ، عن طريق هذا (الصوت) الذي يصل مرارا إلى آذاننا ، وفقا لقانون من نظامه هو ، فهو يفرض لغته ، وتحرك المشاعر : سبع مرهف ومتعة ممزوجة بالجد » .

فاررو ، الرسائل ، الكتاب الثاني ، ف ٦٠ ب ، باريس ، ١٦٠٠

ويقول أثينايوس (Dipn. lib. XIV) إن تماثيل القدماء هي مخلفات الرقص القديم ، فلقد لوحظت الحركات وحددت من قبل إذ كان هناك سعي دائم لاكتساب التماثيل أو لإعطائهما حركات جميلة ونبيلة ، كان الغرض منها أن ينتفع عنها تأثير نافع . وبعد ذلك تخللت الجمادات هذه الحركات الحية وساكنتها ؛ ومن الجمادات انتقلت إلى الميدانين الرياضية التي ساهمت ، حين ألحقت الموسيقى بالتدريب الجسدي المستمر ، في جعل المترددين فيها على أكبر درجة من قوة الروح . » .

(١) أفلاطون ، الجمهورية ، الكتاب الثالث .

(٢) أفلاطون ، المرجع السابق .

الصرامة - على أي شاعر أن يتعد عن كل ما أقرته الشرائع كأمر مشروع وجميل وعادل وشريف ولم يكن التعليم شيئا آخر<sup>(١)</sup> غير فن جذب وتجذير الأطفال ، نحو كل ما أقره القانون باعتباره مطابقا لما تعلمه العقلية المستقيمة ، ونحو ما اعتبره المسنون ، بالغوا الحكمة والتجربة ، كذلك . اذن فقصد ألا تختلف روح الأطفال قط على مشاعر لذة أو ألم لم ينظر إليها القانون على أنها كذلك ، أو لم ينظر إليها على أنها كذلك بالمثل أولئك الذين تشربوا القوانين واقتنعوا بها ، أو بالأحرى فقصد ألا تقبل روح هؤلاء الأطفال على أمور أو ألا تنفر من أمور إلا تلك التي أقبل عليها أو عاها الشيوخ ، فإنهم قد ابتكروا أغاني كانت فتنة للنفوس وسحرا<sup>(٢)</sup> ، ألفت لهم الناس كي يتکيفوا مع القوانين<sup>(٣)</sup> في أفرادهم وأتراحهم على حد سواء [ أي يملون لما يجعله القوانين مؤلا ، ويفرحو لما يجعله القانون مبهجا ] ؛ ويعنى آخر فحيث لا يستطيع الأطفال أن يتحملوا صراحة الأمور الجادة ، فقد شاء المصريون ألا تقدم لأطفالهم هذه المبادىء إلا في شكل أغانيات<sup>(٤)</sup> ، فصنعوا أغاني لكل عيد<sup>(٥)</sup> ، ولكل إله ، ولكل شهر ، ولكل سن ، ولكل جنس ، ولكل حالة ، ولكل وضع من أوضاع الحياة<sup>(٦)</sup> ،

(١) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب الثاني .

(٢) توجد في اليونانية كلمة إبيودة *épodié* أو بالفرنسية *épodes* ، ولعلها كانت أغانيات من ذلك النوع الذى يستخدم غوذجا يمتدى في الأغاني الأخرى ، وقد حرص عليها المصريون واستبقوها كأمر ثمين للغاية ، كما سترى بعد ذلك .

(٣) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب الثاني .

وقد كان الأمر يتم على هذا النحو في كيوبت لاكيديونيا طبقا للإحاطات كليبياس في هذا الحوار ، وعلى هذا فقد كانت قوانين الدولتين ، وبصفة خاصة تلك القوانين التي وضعها ليكورخ في لاكيديونيا قد استندت اغراضها في مصر باعتراف المصريين أنفسهم طبقا لرواية ديدور الصنيل في تاريخ المكتبات ، الكتاب الأول ؛

الفصل ٩٨

(٤) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب السابع .

(٥) لم تصلنا أسماء هذه الأنواع المختلفة من الأغاني والرقصات التي كانت تؤدى في مصر ، ولكن نقدم فكرة عنها فسنتحيل إلى أغانيات مشابهة أداها الأغريق بمحاكاة لأغاني المصريين ، ويرجح أن عددا كبيرا منها ذو أصل مصرى . لقد كانت لدى الأغريق كذلك رقصات وأغانيات خاصة بكل عيد ، ولكل حالة ولكل جنس .. الخ ، وكانت لديهم أغانيات يتم أداؤها عن طريق الصوت وحده ، كما كانت لديهم أغانيات أخرى يتم أداؤها بمساجة الناي . يقول أثينيابوس (*Athènée, lib.XIV cap.*) : في القرون الأولى لم تكن الموسيقى تستخدم إلا في أداء كل ما هو جميل وشريف ، ولم تكن تعطى لكل أغنية إلا المواعيلى التي تناسبها ، كما كان لكل واحدة منها كذلك عازفها الخاص - المزامير الخاصة بها ؛ ونفس الشيء فيما يحصل بالألعاب الرياضية ، فكان لكل واحدة منها كذلك عازفها الخاص -

وأقرروا هذه الأغانيات كما لو كانت قوانين يؤدي أقل خرق لها إلى عقوبة مبرحة لمن

= كما كانت لها أغانيات تتناسب بها . وينبئنا يوانيس ملالا Jean Malala بالشيء نفسه ( التاريخ ، الكتاب الثاني عشر ، عن عصر الإمبراطور كومودوس والأعاب الأولمبية المقامة في أنطاكية العظمى ، الموسوعة البيزنطية ، المجلد الثالث والعشرين ) ونجد بالفعل ملاحظات مشابهة عند أفلاطون ، القوانين ، الكتابين السابع والثامن .

أما الأغانيات التي كانت تؤدي بواسطة الصوت وحده فكانت اليان Péans أي أناشيد الحرب والنصر وكانت تؤدي على شرف أبو للون والديتمابه Dithyrambes أي قصائد المدح وتؤدي هذه على شرف باخوس ديتيرامب وأغانيات الفيليليوس Philelios وهي كلمة تتكون من كلمتين يونانيتين filin و ilios وتعني الأول الفعل يحب ، وتعني الثانية الشمس أو الضياء وكانت هذه مخصصة لاله التور أو الشمس باسم أبواللون (انظر أثينابوس زغب ، والأغنية أو الشيد يولوس Ioulos . ) ، والأغنية أو الشيد يولوس Deipn lib XIV cap 3 وهي كلمة تعني اللحمة التي نبتت حديثا من بروزريين Cérès . Proserpine

وطبقا لما يقوله فوتيس ( Bibl. p. 983 ) فقد كانت هناك أغانيات توجه خصيصا للآلهة وأخرى كانت تخصص للبشر ، وهناك أغانيات تؤدي لها معا . أما الأغانيات الموجهة إلى الآلهة بصفة خاصة فهي أناشيد أو التراتيل ( هنطيس ) ، والعلوضيات ( بروزوديا ) ، وأناشيد الحرب والنصر ( اليان ) ، ثم التوموس ( والجمع توموس ) وهي أغاني آلهة المقاطعات الحلين ، والأدونيون ( والجمع أدوناي ) أي أناشيد أدونيس [ وهي نوع من الأغانيات البيزنطية تتكون من دكتيلة أو تفعيلة وتألف هذه من مقطع طويل ، ومقطعين قصبيين ، ثم من سبوندية ، وهي تفعيلة ذات مقطعين طوليين [ والأبياكينون ( والجمع أبو باكايا ) أي أناشيد عابدات باخوس ) ، والهيرخيما [ أي التزمن أو اللعب الذي يقوم به اثنان من المغنيين ، أحدهما يغني ثم يرقص ، وثانيهما يرقص ثم يغني ، ثم يتناوب الاثنان بعدهما الرقص والغناء ] .

أما الأغانيات التي كانت توجه خصيصا إلى البشر ، فكانت :

الانكوموبون ( والجمع انكموبيا ) ، أي أناشيد المدح ؛ والاليكيبون ( والجمع ايسيكينا أي الأغاني الجماعية ؛ والسكلوبون ( والجمع سكلوبا ) أي أغاني المائدة ؛ والبروبون ( والجمع بروبيكا ) وهي أغانيات غزل ؛ والاليثالميون ( والجمع إيسيلاميا ) وهي أناشيد الزفاف ، والهيمينابون ( والجمع هيمينايا ) أي أغانيات الزواج ، والسيلوس ( والجمع سلوى ) وهذه هجائيات ؛ ثم الثنوس ( والجمع ثينوس ) وهي بكتائيات ؛ والاليكيديون ( والجمع إيسكيديا ) وهي أناشيد الجنائز .

أما الأغاني التي توجه لكل من الآلهة والبشر فهي :

أغافن البارثينيون ( والجمع بارثينا ) أي العذريات ؛ ثم الدافيفوريون ( والجمع دافيفوريا ، أي أغافن الآله دافيس إله الرعاه [ أو لعلها أغافن حملة أكاليل الفار ] ؛ ثم أغذنات الأوسخوفوريون ( والجمع أوسخوفوريا ) وهي أناشيد حملة عناقيد العنبر ؛ وأغانيات اليوكيكون ( والجمع يوكيكا ) وهي بثابة دعوات أو ابتهالات . ويشير كذلك إلى تريل يسمى كستون أي الحزام أو النطاق أو كيس النقد الذي يلف حول الوسط ، وقد أله باريس على شرف أفروديت ( فيتوس ) التي كان يقدسها باعتبارها أولى الربات ( يوانيس ملالا ، الموسوعة البيزنطية ، المجلد الثالث والعشرين ، ص ٢٨ ) .

وفوق ذلك كانت هناك الأغنية Oupingi وكانت تغني للاء يلدن لأول مرة ، وكانت هذه الأغنية مخصصة =

## يتجاسر على ارتكابها ؛ ثم ابتكروا نوعا من التثليل الصامت ، يتوافق مع هذه الأغاني

= لدينا ، وكذلك الغناء أو البكائية المسماء أولوفوموس *Olophyrmos* وهي كلمة تعنى العوبل أو الأبن ، وكانت تدخل هذه الأغاني لأيام المأسى والحزن ، أما الأغنية المسماء *Ialmos* يالموس أي الغناء القاتر الواهن والحزن فكانت تؤدى أثناء الجنائز . وقد أطلق بوربيديس في تراجيديته المسمة الفيقيقات على صيحات الحزن التي كانت تطلقها الألهات وبناتها عند موت إيتوكيل وبوليبيكا ، اللذين قتلاهما في معركة عجيبة *Ialemi ke* *materos, Ialemi ke parthenos* ، بالحداد الألهات والحداد الفتيات . ويضيف بأن صدى هذه الصرخات كان يرن في البيوت ، ونحن هنا أمام تمثال شديد بين هذا العوبل وبين تلك الصرخات التي لا تزال المسرحيات يطلقها إلى اليوم من شرفات منازلهم أولا ثم في داخل المساكن بعد ذلك ، في كل مرة يموت فيها أحد أقاربهن أو أي شخص آخر عزيز عليهم ؛ وهن يكرن هذه الصرخات بشكل اعتيادي طيلة اليوم ، ويرسلنها في بعض الأحيان لعدة أيام ، مبديات لوعتهن عن طريق عوبل شبيه بذلك الذي انتهينا من ذكره في تراجيديا بوربيديس .

وكان هناك كذلك نوع الغناء المسمى *أليوس* أو *لينوس* ويؤدى في حالي الحزن والفرح ، لأنه كان ينحف دون جدال من غلواء هذه الحالة وتلك بجلبه المدوى إلى النفوس . ويؤكد هيرودوت أن هذه الأغنية من أصل مصرى ، وأنها هي نفسها الأغنية المصرية التي كانت تعرف باسم *مانيروس* ؛ وقد كانت هذه الأغنية في الواقع المية أو الخاصة التي يتحرى المصريون بإعطاءها لفنائهم . أما بروزانياس *Pausanias* فكان يظن ، على العكس من ذلك ، أن هذه الأغنية إغريقية الأصل وأن الأغريق قد خصصوها للغناء على وفاة *لينوس Linus* أحد متكرري الموسيقى في اليونان ؛ كذلك تذكر الأغنية شارونداس *Charondas* التي كانت تعنى في الواقع ، والأغنية اليتيم *Alétes* التي كان يغنها المشردون والشحاذون كما تدل على ذلك الكلمة ، والأغنية كتابو *Katabaucalesés* وهي خاصة بالمرضعات ، ومن خاصيتها أنها تجلب النوم للذين إلى عيون الأطفال ، والأغنية *إبيميلىوس Epimylios* أو أغنية الطحاني أو أولئك الذين يدبرون الطاحونة أو الرحي ، كما كان يؤديها كذلك أولئك الذين يغترون المياه بواسطة عجلة ذات قواديس لأن أداء وحركة هؤلاء جميعاً متشابهة فيما بينهم ، ومع ذلك فقد كانت هناك أغنية خاصة بناحرى المياه هي تلك التي كانوا يسمونها *هيموس Hymeos* ، وهي بدون جدال الأغنية التي كان أريستوفان يسميها *( Ram. act V sect 2V41 )* *Imoniostrofore* أو أغنية مفترق المياه . وقد احتفظ هؤلاء الذين يغترون المياه حتى يومنا هذا بهذه العادة بل إنهم ينظمون حركاتهم على إيقاع أنقام بعض الأغاني الخاصة بهم ، ويمكن الرجوع إلى بعض هذه الأغانيات في دراستنا عن الحالة الراهنة لفن الموسيقى في مصر ، الدولة الحديثة ، المجلد الأول . وكانت هناك أغنية أخرى هي *يولوس Ioulos* هي تلك التي يتغنى بها نادفو أو حللاجو الصوف ، وقد سبق أن ذكرنا نسبياً أو ترتيله بهذا الاسم توجه إلى خيوس وبروزيزين . وكان يشار باسم *إلينوس Elinos* إلى أغنية تخص الساجين ، وكانت هناك أغنية أخرى باسم *Lityersés* ليتيرسيس وتنسب إلى شخص يحمل نفس الاسم ، وهو ابن ميداس ؛ ومع ذلك فحين يقال أنه كان يقطن *كيلينيس Celénes* فإنه كان يجذب المارة إلى هناك ، ويدفعهم إلى القيام بعملية الحصاد ، ثم يقطع بعد ذلك روسهم ويستقي أحسادهم بين حرم القمع ، فإنه يخلي إلينا أن الأمر هنا يحمل طابع الأساطير القديمة التي تقدم ، في شكل مربع وخارج عن المألوف والمعقول ، وما فلسفياً عميقاً ، وإن كان المعنى الظاهري له لم يصطبغ إلا من أجل العامة الذين يحبون كل ما هو عجيب ولا يحترمون إلا ما يبعث على دهشتهم ؛ أما المعنى الخفي والعميق فكان وفقاً على المثقفين . أما أغنية الذين يحولون الحصول بعد حصاده إلى حرم فكانت تحمل كذلك اسم *يولوس Ioulos* ، وهي كما نرى الأغنية =

والرقصات ، كانوا يقومون به في داخلا ، المعابد وخارجها في أيام الأعياد وأيام الراحة ؛

= الثالثة ، أو النوع الثالث من أنواع الغناء ، الذي يحمل هذا الاسم . وكانت هذه مخصصة دون جدال لخيوس في حين كانت الأولى توجه بصفة أكثر خصوصية إلى بروزريين ، فمن المعروف أن خيوس كانت ترأس عمليات الحصاد وأنه كان يوجه الشكر والحمد إلى بروزريين حين تبنت بدايات خضة الرياح ، وعند ظهور بواكير الورود والثمار ؛ فضلاً عن ذلك فعل الحاصدين قد وجها تلك الأغنية إلى هذه الربة أحياناً وتلئك أحياناً أخرى لاستجادة مهوتها ولتقديم الشكر العميق لها على هذا العون . أما الأغنية التي كان يغناها رعاة الأغنام ورعاة البقر فكانت باسم بوكوليسموس *Boucolismos* ، كما كانت أغنية الذين يمتصون اللبن أو صنع الريحة تسمى تيروكوبوس *Tyrocopicos* أو كروزيتروس *Krousyetros* . ونحن نعلم أن قد كانت هناك كذلك أغنية خاصة بالسوسة اللاتي سُن يدققون أو يسجقون الثمار وأن كنا نجهل اسمها . وقد كانت هناك بلا ريب أغنيات أخرى كثيرة من هذا النوع لكنها لم تصل إلينا فقط ، كما لا بد أن كانت هناك بالمثل أغنيات خاصة بكل حرف أو منه ولا بد أن هذه الأغاني كانت كبيرة العدد ذكرت من بينها أغنية خاصة بالحمامين دون أن يشار إليها بالاسم *كازم* [ المؤرخون ] الصمت بخصوص الآخريات .

أما عن ضروب الغناء أو الأغنيات التي كانت تؤدي بمصاحبة الناي فقد كانت تأتي في مناسبات الأفراح أو الأحزان العامة وكذلك عند كل ضرب من ضروب التسلية والتدريب والعمل ؛ وعلى هذا النحو كانت أغنية كوموس *Komos* التي كانت تصاحب الرقصات المرحة واللام والأغنية هيدوكوموس *Hedycomos* التي كانت تؤدي نفس غرض الأغنية الأول على وجه التقرير ، والأغنية إيفالوس *Epiphalus* ومعناها الأغنية التي تؤدي على شرف فالوس *Phallus* والأغنية كوريوس *Choreos* أو أغنية الجلوفات وتؤدي في المغلات العامة أو الرقصات الجماعية والأغنية بوليكوس *Polemicos* للمعارك ، والأغنية جنجراس *gingras* للوعول والبكاء . وهناك أغنيات تصاحب الرقصات الخلية أو الشهوانية مثال ذلك تلك الأغنية التي أطلق عليها اسم ماثون *Mathon* ، وهذه الرقصات التي كانت تغنى الآباء بالجنون وإثارة الغرائز تعود إلى زمن بالغ القدم ، وإن لم تكن في منشئها فما يرجع ترتبط بمشاعر الفسق هذه ، إذ لم تكن الياقة ولا النظام الجيد ولا القوانين لسماع ، عند شعب متحضر ومنظم ، أن تقبل الأمر من هذه الرواية ، ونحن على يقين من أنها ، شأنها شأن كل الرقصات الدينية القديمة ، كانت تبغي في البداية أن تقوم أو تُمثل عن طريق أداء صامت المشاعر والأحساس والأوضاع التي كانت توحى بها ، أو يمكن أن تنسابها ، إلى الربة التي كانت مخصصة لها ، مع كل الالتزام الداعي للاحترام دون جدال بأن لا تختلط إلى أداء دنس أو سوق . ومن المرجح أن هذه الرقصات الشهوانية كانت تؤدي على شرف بانخوس *Bacchus* وبصفة خاصة في الأعياد التي تسمى أعياد بانخوس *Bacchanales* ، ومن المرجح كذلك أنها بعد أن كانت في منشئها تدعو للاحترام ، لم تعد مع مرور الزمن توحى بالقداسة وأصبحت فرصة للفجور والدعارة ، فانتقلت من المعابد ، حيث لم يجد يسمح بتأديتها هناك إلى العامة ، وهذا في رأينا ، هو أصل رقصات الجاتيدينس *gatidansen* والتي حفظ لنا الشعراء الالatin أوصافها الداعرة للغاية . مثال ذلك تلك الرقصات التي مازالت تشرها حتى اليوم الرقصات المخترفات في مصر ( العوالم ) - انظر دراستنا عن الحالة الراهنة لفن الموسيقى في مصر ، الفصل الثاني ، المبحث الخامس ، عن العوالم والموارى أو الرقصات العموميات .. الدولة الحديثة ، المجلد الأول ( المجلد الثامن من الترجمة العربية ) . وعلى هذا فإن كل ضروب الغناء وكذا الرقصات التي ترتبط بها ، كانت قد نقلت ، أو على الأقل قد نقلت عما كاتبها ، عن الأغاني والرقصات التي كان المصريون القدماء قد ابتكروها وخصصوها لكل إله من آلهتهم ، =

وقد أطلق أفالاطون على هذا النوع من التمثيل اسم *Choré* أى الرقص<sup>(١)</sup> ( بفتحة مشددة على الراء تليها فتحة على القاف ) وهي مشتقة من الكلمة اليونانية *Kharà* وتعنى الفرح أو البهجة .

كانت هذه التدريبات مفيدة فيما يتصل بالأخلاق التي كانت هذه التدريبات تقدم عنها أكثر الصور جمالا ، وفيما يتصل بالموسيقى بفعل اللحن الرائع للأغاني التي كانت تصاحب هذه التدريبات ، والتي كانت عباراتها تختار على الدوام بروية وفطنة ثم تعد بشكل طيب ، وفيما يتصل بالرقص بفعل رشاقة الحركات وتوقيعها ، وفي النهاية بفعل التناغم الكامل واللباقة والجمال في كل من تأليف وخارج الأغانيات والرقصات . وكانت هذه التدريبات تندمج أو تصاحب كل مراحل التعليم<sup>(٢)</sup> فعندما لا يعرف امرأً ما قط أن يغنى ، وحين لا يعرف فقط أن يرقص فمعنى ذلك أنه لم يتلق تعليماً قط<sup>(٣)</sup> ويعنى ذلك – كذلك – أن هذا الشخص لا يعرف كيف

= ولكل عيد ، ولكل فصل ، ولكل مناسبة ، ولكل حالة ، ولكل عمر ، ولكل جنس ، فهنا نلمس العناصر المكونة للفن الجماعي أو فن الجماعة والذى كان عندهم هو الغرض الرئيسي من الدروس والتعليم . ويدو أن سوفوكليس ( أوديب في كولونا ، البيت ١٢١٨ ) أراد أن يشير إلى هذا النوع من التعليم حين أعطى ربة الموت<sup>(٤)</sup> التي تقطع خطيب أيامنا الصفتين *akros*, *alyros* وتعينان المخرومة من الرقص والخرومة من الغاء .

(\*\*) تذكر أساطير اليونان أن هناك ثلاثة ربات للحياة الآخرة يتحكمون في حياة الإنسان طول عمره فالربة كلوبتو التي تعهدت باليلاد وتسك بالغزل والربة لاخيسيس تلف المغزل أما الربة انتروبوس تقوم بقطع الخيط ايداناً بانتهاء حياة الفرد [ المترجم ] (\*) ومن هذه الكلمة جاءت الاشتقات : *Choral* : وهي جماعة صوتية ؛ *Choréram* : أى المأساة المغناة .. إلخ . أما الكلمة العربية التي تقابلها ، وهي الرقص فتدل على مرض عصبي يتميز باختلالات تشنجية . [ المترجم ]

(١) كان الأغريق كذلك يظنون الشيء نفسه في العصر الذي عاش فيه تيميستوكل *Thémistocle* إذ نظروا إليه باعتباره قد عد جاهلاً لم يدل أى قسط من التعليم وخلفه بذلك كل صنوف الخزي والعار على الدوام ، حين اعترف بأنه لا يعرف كيف يغنى ولا كيف يرقص على القيثار .

(٢) أفالاطون ، القوانين ، الكتاب الثاني .  
وألفتنا بهذه الأذكار قليلاً للغاية وتنعارض مع الرأى الذي توحى لنا به موسيقاناً ورقصاتنا الحالية ؛ ولست نزيد أن نكرر القول كثيراً بأن الآخر هنا لا يتعلق بفنون تشابه التي تطلق عليها هذه الأسماء نفسها ، وإن هذه الفنون [ فنوننا ] ليست على أحسن تقدير سوى امتدادات أو إشارات أو بالأحرى سواعات نجحت عن تفسح الفنون الأولى وتحلتها ، والتي كانت إحداها ، الرقصات ، تشمل التعبير برشاقة واحشام ولباقة وحيوية أما الأخرى ، الموسيقى ، فكانت تلتحق بالخطابة الممتعة والشكل والحركات المماثلة للمشاعر التي يتم التعبير عنها بالكلمات ( أفالاطون ، القوانين ، الكتاب السابع ) .

لقد كانت الموسيقى والغناء ، طبقاً لرأى أفالاطون ، محاكاة للتقاليد والممارسات وصورة لها ، لذلك كانت تغرس وترسخ وتعلم بقدر كبير من العناية يمايل القدر من العناية التي تدرس بها قواعد اللغة اليوم . كذلك فإن =

يتمالك نفسه ولا كيف يعتدل لا في أقواله ، ولا في تعبيرات صوته ، ولا في حركاته ولا في أفعاله<sup>(١)</sup> ، فالناس عندئذ لم يكونوا يفصلون قط الحشمة عن الرشاقة ، ولا النفع عن الصواب ولا الجمال عن الخير ، إذ لم يكن ينظر لأية واحدة من هذه المزايا على اعتبار أنها متحققة ومكتملة ، إلا بقدر ما تضم إليها المزايا الأخرى جميعاً في الوقت ذاته .

وحتى يستطيع كل امرئ أن يكب على هذه التدريبات ، وأن يظل على الدوام يحتفظ بمبادئ التعليم السليم التي كان قد تلقاها ، ودون أن يضطر من أجل ذلك أن يهجر ما تتطلبه منه حياته العامة أو الخاصة من مشاغل معتادة ، فقد تخصص لهذا الغرض ، الوقت الذي كان يتبقى من أيام العيد بعد الانتهاء من أداء الواجبات الدينية ؛ وكانت تبذل العناية الفائقة حتى لا يؤدي في تلك الأيام سوى الرقصات والأغانيات التي تمثل طابع العيد ومناسبته أو الغرض منه ، والتي تتوافق كذلك مع طبيعة وسن و الجنس وحالة الراقصين ، فكل ما قد كان للموسيقى من سمو ، وكل ما كان من شأنه فيها أن يؤجج الحماسة والشجاعة كان يختص للرجال ، فت حين كانت النساء يختصن بكل ما يدعوا إلى التواضع والاعتدال<sup>(٢)</sup> .

وكان كل الحفلات الدينية أو العامة ، وكل الواجبات المدنية التي كانت تستهدف النظام الاجتماعي المتصل بظواهر الطبيعة ، تشكل نوعاً من الدراما المتبوعة<sup>(٣)</sup> حيث كان عبقرية النظام والتناغم حورس يقوم بالذود عن عبقرية (أو جن ) الخير أوزيبيس ، الذي كان يهاجم ويزرم دوغاً انقطاع من جن أو عبقرية

---

= ما كان يراه أفلاطون في هذا الشخص يطابق آراء وأفاسيس كل فلاسفة عصره ، بل كذلك آراء وأفاسيس العلماء المتميزين الذين جاءوا بعده بوقت طويلاً . وقد رأى كليمونس السكدرى إذ يقول (Storm, VI p. 659) :

« وعلى ذلك فإن الموسيقى ينبغي لها أن تهدف إلى التحلل بالأخلاق وتهذيبها » .

« أما الموسيقى الرائدة عن الحد فينبغي نبذها ، إذ أنها عرق الاحساس ، وقوتها على المشاعر بدرجات متقدمة ، لدرجة أنها أحياناً ما تكون بحق عزبة ، وأحياناً بلا حياء ، ثثير الغائز ، وأحياناً صاحبة ، تدفع للجنون » .

(١) كل ما تقوله هنا ، وكذلك كل ما سبق أن قلناه في أماكن سابقة [ بهذا الشخص ] قد أخذناه عن أفلاطون أو عن مؤلفين آخرين من هؤلاء الذين عرّفوا مصر القديمة أفضل من غيرهم والذين كانوا هم أنفسهم شهوداً على كل ما تقوله إلينا من هناك .

(٢) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب السابع .

(٣) شرحه .

الشر طيفون (أو توفون) ؛ وهذا السبب فإن المصريين قد ألموا أنفسهم بواجب ديني ، هو أن يسهموا عن طريق عملهم وفضائلهم للبقاء على السعادة الاجتماعية والازدهار العام ، معتبرين بأنهم ، بهذه الوسيلة ، يضارعون من جانبهم ويدفعون عقريدة الشر ويصدونها ، ويجعلون الجهود التي تبذلها لاحق الأذى جهودا لا فاعلية لها ، وهنا تكمن الغاية التي كانوا يستمدون من بعضهم البعض الشجاعة المتبادلة كي يبلغوها .

لم يكن يعترف — في مصر القديمة — بأغنيات جميلة ، إلا تلك التي كانت تتفق مع الفضيلة ، أما الأغانيات الأخرى فكانت تلفظ وتنحي وكان مؤلفوها<sup>(١)</sup> ينالون العقوبة التي يستحقونها ؛ وهذا ما أراد أفلاطون كذلك أن يبيّنه في قوانينه ، محاكاة للمصريين الذين كان يبني دون قيد أو شرط كل مبادئهم ؛ إذ يأتي على لسان واحد من الأثينيين في الكتاب الثاني من القوانين ، وكان المتحدث يتوجه بمحديه إلى

كلونياس ومجيل ، وأولئما من كرست أما الثاني فمن لا يكيد مونيا :

« هل يمكن الظن أن يترك ، في دولة ما ، أية دولة ، تحكمها أو ستحكمها القوانين ، تحت رحمة الشعراء<sup>(٢)</sup> ما يخض أمرور التعليم والتسلية والمرح التي تنعم علينا بها ربات الفنون ؟ وهل ندع لهم حق اختيار ما يروق لهم فيما يتصل بالإيقاع واللحن والكلمات المغناة . كي يلقنوه بعد ذلك ، في الجوقات<sup>(٣)</sup> ، إلى شبان ولدوا لمواطين صالحين ، دون أن يعبأوا ما إن كانوا بذلك ينشئونهم على الفضيلة أو على الرذيلة ؟

(١) بلوتارخوس (بلوتارك) أيزيس وأوريس . « النص الفرنسي »

(٢) يقصد أفالاطون عادة بكلمة شاعر : الشخص الذي يصنع والذى يؤلف عملاً أدبياً أو موسيقياً أو هو بالأحرى الشاعر - الموسيقى ، وهو يعطي هذه الكلمة معنى أو مفهوماً شبيهاً بذلك الذي أعطيناها لكلمة شعر قبل ذلك ؛ ويطلق اليونان المحدثون في مؤلفاتهم الموسيقية اسم الشاعر على مؤلفي وناظمي أغانيتهم . انظر دراستنا عن الحالة الراهنة لفن الموسيقى في مصر ، المجلد الأول ، الدولة الحديثة ص ٨١٣ [ من الأصل الفرنسي ] الخامس رقم ٦ ، وص ٨١٦ الخامس رقم ٧ . [ المجلد الثامن من الترجمة العربية ]

(٣) نستطيع ملاحظة أن أفالاطون كان ينظر إلى الجوقات أى إلى تجمع مختلف الفرق الجماعية باعتبارها نوعاً من التعليم العام ، محتذياً في ذلك حذو المصريين .

كلينياس : كلا ، بالطبع .  
 الأثيني : ومع ذلك فهذا الأمر متوك بالفعل تحت رحمة في كل بلدان العالم فيما عدا مصر .

كلينياس : إذن فكيف تسير الأمور في مصر في هذا المجال ؟  
 الأثيني : بطريقة ستكون مدعوة لدهشتكم . فالناس هناك قد عرفوا منذ وقت طويل ، فيما يبدو ، حقيقة ما أقوله لكم هنا ، حقيقة أن من الواجب أن ينشئوا الشباب منذ وقت مبكر على أكثر الأمور اكتهالا في مجال الشكل<sup>(١)</sup> واللحن . وهذا السبب ، فإنهم بعد أن يختاروا ويحددوا نماذجهم فإنهم يقومون بعرضها على مشهد وسمع من الجمهوه في المعابد ، ولم يسمح الناس في مصر<sup>(٢)</sup> فقط ، ولا يزال لا يسمح فيها حتى اليوم ، لا للرسامين ولا لغيرهم من الفنانين الذين يصوغون أشكالا أو أعمالا مشابهة ، أن يتدعوا شيئا أو أن يتزحزحوا قيد أملة عن شيء كانت قوانين البلاد قد نظمته<sup>(٣)</sup> . ولقد حدث هناك الشيء

(١) أي حركات وهبطة الجسم .

(٢) من المفيد أن نلاحظ أن الحكومة المصرية القديمة في ذلك الوقت ، كانت قد توقفت ، لمدة تزيد عن قرن من الزمان ، وأن ثلاثة من ملوك الفرس قد شغلوا عرش مصر ، وأن المصريين بعد طرد هم هؤلاء قد استعادوا العرش من جديد ، وأنهم لم يخفظوا به إلا لمدة ستين عاما وبضعة أعوام ، وأن أفلاطون خلال هذا الوقت ، وعلى وجه الدقة ، قد سافر إلى مصر وألف كتابه القوانين .

(٣) لابد للقوانين في هذا الصدد أن تكون ايجابية للغاية وبالغة التحديد ؟ فطبيقا لما ينقله إلينا ديدور الصقللي في مكتبه التاريخية الكتاب الأول ، الفصل ٩٨ فقد كان « تيليكليس Téleclès وتيودور Théodor ، ابنا روکوس Roecus ، اللذان صنعا تمثال أبوللون بيستان من ساموس ، وللذان درسا فنهم في مدرسة المثالين المصريين ، قد توصلوا إلى تفهيم هذا التمثال على هذا النحو ، مع أن تيليكليس قد صنع نصف التمثال في ساموس في حين أن أخيه قد صنع النصف الآخر في إيفيرا Ephèse ومع ذلك فقد تطابق النصفان على نحو بالغ الدقة ، حتى أنه في شكله الكلي كان يبدو وكأنه من صنع يد واحدة ، وبضيف ديدور الصقللي إلى ذلك : « إن هذا الفن ، الذي كان قليلا الانتشار عند الأغريق كان يمارس بأكبر قدر من التجارح على يد المثالين المصريين » ( وهذا يبغي الاستنتاج تبعا لذلك أن كل الأعمال الرائعة من هذا النوع والتي أقيمت في عصر سابق على ديدور هي ، طبقا لظنون هذا المؤلف ، من عمل المثالين المصريين ، أو على الأقل من عمل إغريق تكونوا في مدرسة المثالين المصريين . ) « وان هؤلاء لم يكونوا يعکسون على الشكل من مجرد لحة عين خاطفة ، شأن الأغريق ، وأنهم كانوا يقطعون بشكل منفصل وبأكبر قدر من الانضباط كل الأحجار التي ينبغي لها أن تشكل التمثال ؛ وأنهم قد قسموا الجسم البشري إلى واحد وعشرين جزءا وربع الجزء . وأنه ، عندما كان العمال يتفقون فيما بينهم على الارتفاع المطلوب فإنهم يذهبون ليصنع كل منهم في منزله الجزء الذي أستد إليه تشكيله . وأن هذه الأجزاء كانت =

نفسه فيما يتصل بالموسيقى ، فإذا ما شئنا أن نسوق أمثلة على ذلك ، فيكفي أن نقول بأن لديهم أعمال رسم ونحت<sup>(١)</sup> ، صنعت منذ عشرة آلاف عام ( وحين أقول عشرة آلاف عام فلست هنا أطلق القول على عواهنه ، وإنما أقصده بمعناه الحرفي ) لا هي أكثر جمالا ولا هي أقل جمالا عن أعمالهم الفنية التي يصنعنها اليوم ، فقد قامت هذه وتلك على نفس القواعد .

كلينياس : هذا أمر يدعو إلى الاعجاب حقا !

الاثيني : نعم فهذا من جلائل الأعمال في مجال التشريع والسياسة . ومع ذلك فإن قوانينهم الأخرى ليست خلوا من الأخطاء . أما تلك التي تمس الموسيقى فإنها تدلنا على شيء حقيقي وجوهري وجدير باللاحظة ، وتشتمل فيما تشتمل على إمكانية أن نحدد على وجه الدقة ما هي ضروب الغناء الجميلة بطبيعتها وأن نعين مواصفاتها . صحيح أن ذلك لا يدخل ضمن نفوذ إله أو شخص مقدس<sup>(٢)</sup> ، ومع هذا فإن المصريين ينسبون إلى

---

= تطبق فيما يبنتها على الدوام بطريقة كانت دوما تثير دهشة أولئك الذين لم يألفوا هذه الطريقة في العمل ، ثم يواصل ديدور قائلا : « ولذلك فإن قطعتي أبواللون من ساموس تلتصقان بشكل متناسق بكل طول الجسم ، ويرغم أن له ذراعين مبسوطين في حالة حركة ، ومع أنه في هيئة رجل يمشي فإنه في كل أحرازه متماثل . كما جاءت أحرازه في أيام مختلفة من الضبط والدقة ، وأخيرا فإن هذا العمل الذي صنع على غرار الفن المصري قد تجاوز بعض الشيء آثار مصر نفسها » .

ولا يزال بقدورنا نحن أن نحكم بأنفسنا على روعة هذا العمل عن طريق المثال البرونزي لأبوللون يبيّن الذي يري حاليا فوق شرفة التولاري من ناحية نهر السين ، ذلك أن المرأة لا يمكن أن يشك في أن هذا التمثال البرونزي الذي في حوزتنا قد تم تفريذه طبقاً لهذا الأمورج ، أو على الأقل طبقاً لنسخة رائعة من هذا العمل الفذ . وعلى زملائنا الذين لديهم معرفة أعمق بفن النحت أن يقدروا ما إن كانت الجنود والكتابات الأخرى لقائلاً لجرانيت التي صادفناها في مصر ، تستحق هذا المدح الذي يكيله ديدور الصقل هنا للمائتين أو التحاتين المصريتين .

(١) نعرف أنه كانت لا تزال توجد في مصر ، في زمن أفلاطون ، آثار تعود إلى عصور بالغة القدم .

(٢) يلمح أفلاطون هنا إلى تحوّل أو هرميس أو عطارد الذي أعطاه الوصف نفسه في مؤلفه فيليب .

إيزيس<sup>(١)</sup> هذه الأشعار التي ظلوا يتداولونها منذ زمان بعيد؛ إذن، فلو أن شخصاً، ماهراً بالقدر الكافي، قد أمكنه، كما كتبت أقول، أن يستخلص من الأمور أكثرها اكتمالاً في هذا الجنس [المسيقى] فإن عليه - دون أن يخشى شيئاً من يتوعبه كي ينشيء منه قانوناً، يأمر بوضعه موضع التنفيذ، وليكن على يقين من أن مشاعر اللذة والألم<sup>(٢)</sup>، تلك التي تحفز الرجال، دونما انقطاع، على ابتكار الأصناف الجديدة من الموسيقى، لن تكون قط على قدر من القوة يكفي لإلغاء أو إزالة نماذج [فنية] أخذت بها الناس ذات يوم، ادعاء بأن الزمن قد تجاوزها، وعلى أية حال فإننا نرى في مصر، لا نزال، أن العكس من هذا هو الذي يحدث<sup>(٣)</sup>، بل قد تم إلغاؤها<sup>(٤)</sup>.

ومن الواضح من هذه الفقرة، أن أفلاطون لم يجد شيئاً قد تغير في القوانين المصرية الخاصة بتنظيم الموسيقى، وأنه كان يقدم هذه الموسيقى كنموذج يحتذى، وباعتبارها مبرأة من كل عيب، وأنه قد تتبعها في كل تفصيلاتها فحين نجده يقول: ويجب أن تحمل الأطفال، بوجب قانون خاص، على اغتراف المعرف التي يتعلمونها أطفال مصر بواسطة الحروف<sup>(٥)</sup>. فلابد لنا أن ندخل الموسيقى ضمن هذه العلوم، إذ أن المصريين قد أدركوا منذ وقت طويل أن من الضروري أن تربى الناشئة منذ نعومة أظافرهم على ما هو قائم من الحان باللغة الاكتمال؛ ولقد كانت هذه نتيجة لازمة، جاءت عن مبادئهم التي كانت تربى إلى الاعتدال وتهدف إلى ضبط العواطف والانفعالات منذ الطفولة، وغايتها في ذلك أن يكون الناس أكثر سعادة في مجتمعهم.

(١) كان المصريون ينظرون إلى إيزيس باعتبارها أولى ربات الفن انظر بلوبارك، مقالة إيزيس وأوزيزيس.

(٢) وهي ولا شك ضروب الغناء أو الإبيودات التي تناولناها بالحديث في المامش رقم ٥ ص ٦٩.

(٣) كان بمقدور أفلاطون الذي زار مصر في عهد الملك المصريين، بعد طردتهم خلفاء قمبير من العرش، أن يحكم بنفسه على مدى ما أتيى عليه المصريون من ارتباط بكل هذه الأشياء وعن الحماسة التي أظهروها لإعادتها أو للابقاء عليها في كل فاعليتها.

(٤) يزيد أفلاطون دون جدال أن يتحدث عن الجهود التي قام بها الفرس عندما احتلوا مصر كي يدخلوا إلى هذا البلد مبتكرات عديدة كان لها تأثيرها على فن الموسيقى سواء في اليونان أو في آسيا.

(٥) أفلاطون، القوانين، الكتاب السابع.

وفي الوقت نفسه ، فيرغم أن الناس في مصر كانوا يعنون منذ وقت مبكر للغاية بتعليم أطفالهم ، فإن هؤلاء الأطفال لم يكونوا يحصلون ، حتى بلوغهم السنة العاشرة من أعمارهم ، على أى تعلم آخر بخلاف ذلك الذى كان ينتقل إليهم عن طريق المحاكاة أو الإقتداء ، إذ كان يكتفى ، قبل بلوغهم هذه السن ، بأن ينشأوا على أن يعنوا المبادئ العامة والأمثلة السائرة التى تلخص الحكمة أو تحض على الفضائل التى كان يغنىها الرجال الناضجون والتى كان يعلمها الشيوخ<sup>(١)</sup>؛ أما عند بلوغهم سن العاشرة فكانوا يتعلمون القراءة لمدة سنوات ثلاث ؛ وعند بلوغهم الثالثة عشرة كانوا يتعودون على ممارسة الألعاب الرياضية والتتوقيع على أوتار القيثارة<sup>(٢)</sup>، وكان المصريون يختمون أن يمضى الأطفال في ذلك ثلاث سنوات ، دون أن يكون مسموماً لوالد الطفل ، أو حتى للطفل ذاته ، سواء عن طيب خاطر من جانبه أو عن نفور ، بأن ينفق في ذلك أكبر أو أقل من الوقت الذى نص عليه القانون<sup>(٣)</sup>.

ولقد تربى موسى على هذا التحول في بلاط فرعون مصر<sup>(٤)</sup>، ثم تعلم القراءة في سن العاشرة<sup>(٥)</sup>؛ وبعد ذلك تعلم الحساب والهندسة والموسيقى بكلفة أشكالها وتشتمل على الموسيقى الماهمونية والايقاعية والصوتية<sup>(٦)</sup> وموسيقى الشعر (البحور والأوزان) ، ثم درس الطب . وبعد أن تلقى كل العلوم المدنية والعسكرية<sup>(٧)</sup>، تلقى على

(١) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب الثاني .

(٢) لن يكون بمقدور امرئ أن يتصور فائدة هذه الدراسة في تربية الأطفال في ذلك الوقت ، بعد أن يكون المصريون قد علموهم القراءة إذا ما كان يجهل أو إذا كان يمكّه الشك في أن القيثارة في هذه الأزمان المتأخرة كان يقتصر استخدامها ، كما سبق لنا أن استعرضنا الأنظار ، على مساندته وتوجيهه الصوت في غناء الأشعار .

(٣) شرحه .

(٤) أعمال الرسل ، فصل ٧ ، سطر ٢٢ ؛ فيلون ، حياة موسى ، الكتاب الأول ، ص ٤٧٠ ، كولونيا ١٦١٣ ؛ كيدرين ، موجز التاريخ ، الموسوعة البيزنطية ، المجلد السابع ، ص ٣٩ ، ٧٦ .

(٥) جورج أبو فرج Bar-Hebraei ، أساقة الشرق ، قوام التاريخ منذ تأسيس العالم حتى نهاية ، القائمة المقدسة الأولى من آدم حتى موسى ، الموسوعة البيزنطية ، المجلد السابع ، ص ١٠٧ .

(٦) فيلون اليهودي ، حياة موسى ، الكتاب الأول ، ص ٤٧٠ ف؛ كلينس السكندرى ، الطبقات (ستروماتا) ، الكتاب الأول ، ص ٣٤٣ .

(٧) تبحر موسى في كل العلوم السياسية والدينية والمقدسة وكان نبياً ومشرعاً ماهراً . وعالماً بفن إصدار الأوامر وقيادة الجيش وإعداد خوض المعارك . وكان في الوقت نفسه رسول وسياسياً وفلاسفة .

(كليمينس البسكدرى للطبقات) . Clem. Alex Strom. lib I, pag. 346.

يد أكثر أئمة مصر شهرة دراسة العلوم الفلسفية واللاهوت ، ولم تكن هذه لتدون إلا بحروف هيروغليفية<sup>(١)</sup>؛ ويزعم بعض أن أئمة موسى كانوا اثنين من كبار رجال اللاهوت المصريين هما يانيس Iannes ومامبريس Mambres<sup>(٢)</sup>؛ وفي الوقت نفسه فإن العلمين الآخرين اللذين درسهما موسى لم يكونا يدرسان للعامة ! فلم يكونا ليلقنا إلا لأطفال الملوك وألوانك الذين لهم الحق في تولي العرش<sup>(٣)</sup> مثل طبقة الكهنة التي كان الحاكم أو الأمير يختار من بين أبنائهما على الدوام ؛ ولعل هذا هو السبب في أن سترايرون<sup>(٤)</sup> ، وكثيرون آخرين ؛ قد وصفوا موسى بأنه كاهن أونبي مصر<sup>(٥)</sup> .

كانت موسيقى قدماء المصريين تتغلغل في الأشكال المتنوعة من الخطب<sup>(٦)</sup> عن طريق لحنها وتناغمها وايقاعها ، أو كانت الخطابة [ أو الكلمات ] ، بمعنى آخر ، هي مادة الموسيقى ، أما الأجزاء الأخرى فلم تكن لتصنع سوى الشكل . وكانت هذه الموسيقى لا تتقبل سوى نوعين من التناغم أو الهمارموني<sup>(٧)</sup> : الأول : رقيق وقور هادئ من شأنه أن يعبر عن روح عاقلة في حالة من النساء ؛ أما الآخر فمضطرب صاخب ومن شأنه أن يوحى بروح حازمة شجاع تقابل حالة من الضراء أو المخاطر ؛ أما النوع الأول فكان ينتمي إلى موسيقى البيونيك Péonique<sup>(٨)</sup> وأطلق عليها الاغريق اسم

(١) المؤلف نفسه ، المرجع نفسه .

(٢) المرجع السابق ذكره لجورج أبو الفرج جغرافية أبو الفرج وفي الرسالة الشعرية الثانية من سان بول إلى تيموثي Timothé ، الفصل الثالث ، البيت ٨ ، يدور الحديث عن ثقرين مصريين هما يانيس Iannes ومامبريس Mambres ، قاما موسى عن طريق رقياتهما وأسحارهما . ألا يكون هذان هما اللذين يتسميان هنا باسم يانيس ولامبريس ؟

(٣) كليمينس السكندرى ، الطبقات ، ص ٥٦٦ ؛ يوستينوس ، مسائل للأژدكسين ، الإجابات على الأسئلة ٢٥ ، طبعة سيلبورج ، باريس ، ١٦١٥ ص ٤٠٥ .

(٤) سترايرون ، الجغرافيات ، الكتاب السادس عشر ؛ جورج كيدرين ، موجز التاريخ ، ص ٣٩ ، طبعة بازل .

(٥) انظر في هذا الصدد : كيف خرج اليهود من مصر القديمة ، دراسة من تأليف دى بو - ايميه ، المجلد الثاني من الترجمة العربية ، الطبعة الثانية ، مكتبة الماخنبي ، القاهرة ، ١٩٨٠ . [ المترجم ]

(٦) أفلاطون ، الجمهورية ، الكتاب الثاني .

(٧) كان القدماء يقصدون بكلمتين تناغم أو هارموني وموسيقى نظام وترتيب الأنعام في الرسم التخيطى لكل مقام سمعى ،

(٨) ستصدى بالشرح لهذا الصنف من الغناء عند معالجتنا للأشعار والغناء البيونية أو الدورية وسنجد أن الكلمة Péon وكذلك الأشعار والأغانيات التي تحمل هذا الاسم مستمدة من مصر ،

الموسيقى الدورية<sup>(١)</sup> doriennne ، أما النوع الآخر فهو موسيقى المدح أو التقرير<sup>(٢)</sup> dithyrambique وقد عرفت منذ نشأتها باسم التناغم (الهارموني) الفريجى phrygienne .

وكان لكل ضرب من ضروب الغناء ، كلام سبق أن علمينا ، قانونه الخاص به ، فكان هناك قانون لطريقة نظم وأداء التراتيل أو الترانيم ، وهناك بالمثل قانون لأغانيات الصلوات ولأغانيات الضراعة والمدح التي كان الناس يتوجهون بها إما إلى الآلهة وإما إلى الموتى الذين تميزوا أثناء حياتهم بالفضائل والأعمال الخيرة<sup>(٣)</sup> ، ذلك أنه لم يكن يباح مدح على هذا النحو لأولئك الذين لا يزالون على قيد الحياة .

وكانت لدى القوم عادة أن يلتحقوا بدراسة الموسيقى ، دراسة الرياضة البدنية<sup>(٤)</sup> وكانقصد في ذلك أن تخفف هذه من آثار تلك ، فلقد عرف الناس وقتئذ أن هؤلاء الذين لم يتعلموا سوى الموسيقى ، والذين لم يعتادوا إلا المشاعر الرقيقة التي من شأن هذا الفن أن يخلقها ، يصبحون مخنثين ، على شيء من الرخاوة وعارين عن الشجاعة ، في حين يحدث العكس من ذلك هؤلاء الذين لا هم لهم سوى الرياضة البدنية ، إذ يكتسب هؤلاء ، بالإضافة إلى قوة البدن ، نوعا من الحشونة أو الضراءة الترقة والوحمة .

وكان ثمة مدرسون للرياضة البدنية وحدها ، كما كان هناك مدرسون للموسيقى وحدها ، كما كان هناك مدرسون للتعليم وآخرون للتدريب ، وكان يطلق لفظ تربية بدنية على كل صنوف الرقص التي لا تهدف إلا لـ إكساب الجسم قوة ، أما

(\*) نسبة إلى إحدى مناطق اليونان القديمة .

(١) يقول كليمانس السكندرى في مؤلفه الطبقات Strom الكتاب الرابع ص ٦٥٨ غير أن ما يتناسب مع النغم الدورى بوجه خاص ، هو السلم المسمى بالهارموني earmonion ، أي المنسق .

(٢) سنقدم الدليل على أن المدائح قد كانت ضربا من الشعر والغناء من أصل مصرى وأن اسمها وهو ديتيرامب هو كلمة مصرية صرف .

(٣) يتطابق هذا بشكل يدعى إلى العجب مع ما نقرؤه عند ديودور الصقلى ذاته في مؤلفه المكتبة التاريخية ، الكتاب الأول ، الفصل ١٣ .

(٤) ولا يزال الأمر هنا يتطابق رواية ديودور الصقلى الذي يضع الرياضة البدنية والرقص ، عندما يسرد العلوم والفنون التي ابتكرها عطارد ، مباشرة بعد اختراع عطارد للهارموني واكتشافه للخاصة التعبيرية التي للأغاني والأصوات .

الرقص الذى لم يكن يشتمل إلا على حركات أو خطوات ، فقد كانت تصحبه الموسيقى على الدوام ، وهو ما كان أفلاطون يطلق عليه اسم الجوقة Chorée ، وكانت صنوف الرقص الأولى تعلم لأولئك الذين انخرطوا في سلك الجندي أو احترفوا الحرب ، أما النوع الأخير من الرقص فكان يدخل في تعلم الجميع .

ولسوف يكون بمقدور المرء أن يقدم دراسة بالغة الكمال عن موسيقى المصريين القدماء ، إذا ما شاء أن يتابع أفلاطون في كل التفاصيل التي يدخل فيها حول أساليب تعلم ودراسة وأداء هذا الفن عندهم ، ذلك أننا لا نستطيع الافتراض بأن ما يقوله هذا الفيلسوف عن المبادئ والقواعد التي ينبغي اتباعها في الموسيقى ، قد استعاره عن موسيقى الأغريق التي ينبع عليها - هو نفسه - الانحلال والتدھور ، وبخصى - هو كذلك - مثالبها المضحكة ، كما لا يمكن الزعم بأنه قد أخذ ذلك عن موسيقى الآسيويين التي يرفضها أفلاطون في كافة صورها ، إذا ما استثنينا النوع المعروف باسم التناغم الفريجى ، والذي لم يكن بدوره سوى نوع من الاطراء من أصل مصرى ، في الوقت الذى يتحدث فيه أفلاطون على الدوام عن نضج وكمال و تمام الموسيقى المصرية ، ومن الميسور ان نخدرس أن كل ما كان يريد أن ينشئه أو يؤصله بخصوص هذا الفن ، هو ما كان قد سبق له ان تعلمه من قبل في مصر التي ذهب إليها لينهل من علومها ولم يذهب إلى مكان آخر ، وحيث كان بمقدوره كذلك ان يصدر على موسيقاها الأحكام ، إذ كان قد سبق له أن درس الموسيقى وأن اكتسب عنها معرفة عميقة على يد مدرس عظيم قبل ذهابه إلى مصر .

كان المصريون القدماء يحرضون ، في أسلوبهم لتعليم هذا الفن ، على نحو ما كانوا يفعلون عند تعلم كل العلوم الأخرى ، على أن يستوعوا الأنوار على الدوام نحو ظواهر الطبيعة ؛ فحيث كان علم الفلك يشكل بالمثل واحدا من علومهم الأساسية ، وحيث كان وجود هذا العلم ضروريا للغاية بالنسبة لهم لتنظيم أعمال الزراعة ، وهذه ترتبط في مصر بفيض النيل الذى كانت مدته ، وحركة تزايده وارتفاع منسوبه ، ومدة بقائه ، يمكن الاستدلال عليها - جيئا - عن طريق ملاحظة النجوم ، فإنهم قد قرروا الموسيقى بهذا العلم ، علم الفلك . وذلك بأن ربطوا النغمات الأساسية في نظامهم الموسيقى ، بفصول السنة الثلاثة ، بالطريقة نفسها التي لاحظنا بها التوافق الموجود في قيثارة عطارد [ بين الأوتار وفصول السنة ] ، وهناك ما يدل كذلك على أنهم ربطوا ،

بالمثل ، بالكواكب السبعة ، النغمات السبع المنتظمة القوة والتي نجدها في النظام الدياتوني والتي كانوا يشيرون إليها باسم الحركات السبع طبقاً لما يخبرنا به ديمتريوس دي فاليرا *Démétrius de phalére*<sup>(١)</sup> حين يقول إن المصريين كانوا يغدون الابتهالات والترانيم على أساس الحركات السبع ، الأمر الذي يعني في رأينا أن كانت هم أناشيد وابتهالات قامت على كل واحدة من النغمات السبع ، وأنهم كانوا يترغون بها داخل معابدهم . أما عادة ربط النغمات السبع بالكواكب السبعة<sup>(٢)</sup> فكان لها عند المصريين دافع لم نكن لنستطيع أن نجده عند الإغريق الذين تبنوا بدورهم في الوقت نفسه ، وبذلك أصبح عند وصوله إلينا<sup>(٣)</sup> يقوم على غير أساس وعلى غير سبب ، على الأطلاق . ولعل العرب - فيما هو مرجح - حين ربطوا كذلك النغمات السبع الدياتونية بالكواكب السبعة لم يفعلوا سوى أن اتبعوا ، وخلدوا بالتالي ، ما كان قد تأسس واستقر عند المصريين ؛ ولعلهم بالمثل قد أخذوا عن هؤلاء تلك العلاقات التي كانوا قد أنشأوها بين النغمات ( أو الدرجات ) الأربع لكل سلم موسيقى وبين العناصر الأربع وهي : النار والهواء والماء والتراب ، وكذلك بين الأربعة الأربعة : الصفراوى ، الدموى ، البلغمى ، والسوداوى : فربطوا النغمة بالغة الخدمة بالنار وبالمزاج الصفراوى ؛ والنغمة أو الدرجة الثانية هي بطا بالهواء وبالمزاج الدموى ، والنغمة أو الدرجة الثالثة بالماء وبالمزاج البلغمى ، ثم ربطوا أخيراً النغمة أو الدرجة الرابعة ، وهى الأكثر وقاراً بالتراب وبالمزاج السوداوى . وقد نستطيع أن نقول الشيء نفسه عن الرابطة التي تخيلوها بين الاثنين عشرة نغمة والاثنتي عشرة صورة لفلك البروج<sup>(٤)</sup> وبين النغمات السبع حين تكرر هذه مرة بعد مرة مع انتقام ساعات الليل وساعات النهار .

(١) عن البيان ، ص ٦٥

(٢) انظر أفلاطون ، تيماؤس ؛ وبليوتارك ، مقالة في أخلاق النفس .

(٣) كذلك كان الاتين والفرنسيون حتى القرن الثانى عشر يربطون النغمات في نظامهم الموسيقى بالكواكب ، بل لقد ذهبوا بهذا الربط إلى أبعد مما ذهب إليه الآخرون ؛ فقد عمموه ليشمل كل نغمات النوتة الموسيقية وأضافوا إلى الكواكب القوى العلوية التي يعرف بها الدين المسيحى ، مثل الملائكة ورؤساء الملائكة وأرائك الملائكة ، وملائكة الصف الأول .. الخ .

(٤) كان العرب على يقين من أن كل واحدة من هذه النغمات الاثنين عشرة لها فاعلية خاصة ؛ فالأنغام باللغة الغلظة أى الخفيفة للغاية ، هي جادة في رأيهم وتوافق العلماء ورجال الحكم ، وتوحى بالهدوء والتأمل ، أما

ولو كانت لدى الأب روسييه *Roussier* ، عند شرحه للنظام الموسيقى عند المصريين<sup>(١)</sup> ، معرفة بكل هذه المقابلات لما فاته أن يستخلص منها من النفع قدر ما تقدمه قطعة البرونز القديمة (التي تنسب للرئيس الأول السيد «الخير») والتي تقدم لنا الكواكب السبع في داخل قارب ، لكنه يدعم رأيه حول علاقة الأنغام الموسيقية بالكواكب ، وعلامات البروج وأيام الأسبوع وساعات النهار والليل بالشكل الذي توصل إليه المصريون . بل لقد ذكر دعماً للتفسير الذي يقدمه عن هذه القطعة الأثرية نصاً من مؤلف التاريخ الروماني الذي وضعه ديون كاسيوس *Dion Cassius*<sup>(٢)</sup> ، والذي يؤكد فيه هذا المؤرخ أن المصريين كانوا لا يزالون حتى عصره يربطون الكواكب السبعة بساعات النهار والليل ، بحيث أنها حين تنسب الساعة الأولى من اليوم الأول [على سبيل المثال] إلى زحل والساعة الثانية إلى المشتري والثالثة إلى المريخ والرابعة إلى الشمس والخامسة إلى الزهرة والسادسة إلى عطارد والسابعة إلى القمر ، وهكذا حتى نصل إلى الساعة الرابعة والعشرين فإننا حين نبدأ من جديد ، متبعين هذا النظام ، فسوف نجد أن الساعة الأولى من اليوم الثاني تتوافق كوكب الشمس ، تلك التي كانت تأتي في الترتيب الرابع في النظام السابق ، وبعد أن نستمر على هذا النحو أيام آخر ، فسوف يحدث أن الكوكب الذي يوافق الساعة الأولى لكل يوم يكون بصفة ثابتة على مسافة أربع درجات صعوداً أو خمس درجات هبوطاً من الكوكب الذي وافق الساعة الأولى في اليوم السابق . وهكذا فعند العمل على توازن هذا النسق المستقر بين التغمات السبع وبين الكواكب السبعة طبقاً لهذه النتيجة ، بأن تنسب إلى زحل (أى إلى أول الكواكب في النظام الذي رسمت به فوق قطعة البرونز) ، وفي الوقت نفسه إلى أول ساعات النهار ، أول درجة (أو نغمة) في النظام الموسيقى عند الإغريق ، وهي التي تقابل النغمة *Si* سي عندنا فقد اكتشف الأب

---

= الأقل غلظة فتبرع عن السعادة وتتوافق السعداء من الناس ، أما التغمات التي تلتها (في السلم الموسيقى) فتتغير عن الألم وتتناسب الأشقياء والشحاذين ؛ أما الأنغام باللغة الحادة أى الجهرة للغاية فتناسب النسوة الداعرات ورجال الملذات . ولم يليست هناك هواجس أو أبعام لم يردها العرب مفصلاً حول فاعلية التغمات وضروب الغناء في موسيقاهم ؛ وهذا مثال على أن الناس حين يبالغ في أمر ما فإنها تفطر فيه في الواقع ، وعندما تتجاوز الحد في سرد الواقع فإنها تجعل هذه الواقع باعثة على السخرية وغير قابلة للتحقيق .

Mémoires sur la musiques des anciens, art. X et XI ١١

(٢) الكتاب السابع والثلاثون ، ص ٧٧ ، طبقة كسيلاندر ، ليون ، ١٥٥٩

روسييه أنه بالمثل باتباع النظام الدياتوني للنغمات السبع : سى Si ، أوت Ut ، رى Ré ، مى Mi ، فا Fa ، سول Sol ، لا La ومع البدء من جديد في كل مرة نصل فيها إلى النغمة السابعة ، وحتى نجتاز على هذا النحو ساعات النهار والليل الأربع والعشرين ، تكون النغمة التي تافق الساعة الأولى من النهار الثاني هي نغمة الـ مى Mi ، وهي التي تقابل كوكب الشمس ، والتي تشكل كذلك الرباعية صعوداً والخمسية هبوطاً مع النغمة سى Si ، تلك التي كانت تافق الساعة الأولى من اليوم الأول ؛ ومع مواصلة السير على هذا النحو ، رأى الأب روسبيه أن الدرجة (أو النغمة) التي كانت تافق الساعة الأولى من كل يوم تكون بالمثل رباعية الترتيب صعوداً وخمسية هبوطاً بالنسبة لتلك النغمة التي كانت تنتهي إلى الساعة الأولى من اليوم السابق ، وبهذه الطريقة وجد أنه يحصل في النغمات السبع ، التي وافقت كل منها الساعة الأولى لكل يوم من أيام الأسبوع السبعة على ست كوارنات (رباعيات) صاعدة ، وحيث يكون بمقدور هذه النغمات أن تعتبر بمائة في العدد للخمسيات الهاابطة ، بفعل قلب وتماثيل الأوكافات (الأوكاف = مجموعة من ثمان وحدات) ، فقد حصل من ذلك على الترتيبة التالية ، التي تمثل النغمات السبع الطبيعية أو الأصلية في النسق أو النظام الذي جاءت عليه ، بفعل التوالي الماهموني في التعاقب أو التوالي الثلاثي ، الذي يزعم أن المصريين قد أقاموا على أساسه نظامهم الموسيقي :

[ من الشمال إلى العين ]

النهرة المشترى عطارد المرجع القمر الشمس زحل

الجمعة الخميس الأربعاء الثلاثاء الاثنين الأحد السبت

فا أوت سول رى لا مى سى

حيث نرى الكواكب تتبع على وجه الدقة إنظام نفسه الذي وجدت مرتبة عليه في قطعة البرونز التي تنتهي إلى الرئيس الأول السيد « الخير ».

لن نأخذ على عاتقنا هنا أن نتصدى لهذه البحوث العلمية التي قام بها الأب روسبيه - وهي التي لا تزال باعثة على الشكوك - حول موسقي المصريين ، والتي نستطيع أن نجد لها في مؤلفه ، لأنها تبدو لنا متعارضة مع وجهات النظر الحكيمية لشروعهم ، ومع المبادئ التي كانوا يسيرون عليها في العصر الذي نحن بصدده ، ذلك أن هؤلاء قد حرموا - بمحض قوانين صدرت خصيصاً لهذا الغرض - التنوع المغالى

فيه عند وضع الأنغام الموسيقية ، كما حرموا تزاحمها غير مقرن في كل الأمور بتطور ما إلا بقدر ما يكون الأثر الناتج عنه ، يتم بأقل الجهد وبأكثـر الوسائل ببساطة ، يقدر الامـكـان .

كانت القوانين في مصر القديمة تعم اختياراتـاً بالغ التـورـلـلـلـنـغـمـاتـ التـىـ كـانـواـ يـسـتـخـدـمـوـتـهاـ فـيـ الغـنـاءـ ،ـ وـأـنـ يـتـوفـرـ لـدـىـ مـنـ يـقـومـ بـهـذـاـ الـاـخـتـيـارـ مـعـرـفـةـ بـالـغـةـ العـمـقـ فـيـ مـجـالـ الـفـنـ ،ـ وـشـعـورـ مـرـهـفـ ،ـ وـذـوقـ بـالـغـ الرـقـةـ ،ـ وـنـفـسـ مـسـتـقـيمـةـ ،ـ وـحـكـمـ سـلـيمـ وـصـائـبـ عـلـىـ الدـوـامـ .ـ وـفـيـ الـمـقـابـلـ ،ـ فـإـنـهـ لـمـ يـحـدـثـ أـنـ تـلـفـتـ الـمـوـسـيـقـىـ إـلـاـ بـفـعـلـ الـمـسـاـوـيـ الـمـعـتـادـ لـكـلـ هـذـهـ الـمـيـزـاتـ ،ـ فـالـغـرـوـزـ وـالـعـلـمـ الـرـائـفـ هـمـ وـحـدـهـاـ الـلـذـانـ يـسـتـطـيـعـانـ أـنـ يـضـعـاـ الـعـسـرـ فـيـ مـحـلـ السـهـوـلـةـ ،ـ وـالـتـعـقـيـدـ فـيـ مـوـضـعـ الـبـسـاطـةـ الـجـمـيلـةـ !ـ وـفـيـ الـوقـتـ نـفـسـهـ ،ـ فـإـنـ هـذـهـ الـادـعـاءـاتـ الـمـجـافـيـةـ لـلـعـقـلـ وـالـبـاعـثـةـ عـلـىـ السـخـرـيـةـ بـقـدـرـ ماـ هـىـ صـبـيـانـيـةـ وـتـافـهـةـ لـاـ يـمـكـنـهـاـ أـنـ تـجـدـ لـنـفـسـهـاـ مـكـانـاـ قـطـ فـيـ الـمـوـسـيـقـىـ الـقـدـيمـةـ ،ـ تـلـكـ الـتـىـ لـمـ تـكـنـ شـيـعاـ آخـرـ سـوـىـ الـبـيـانـ الـفـصـيـحـ ،ـ الـمـتـأـنـقـ بـالـرـاشـافـةـ وـالـجـمـالـ الـلـذـانـ نـجـدـهـاـ فـيـ لـحـنـ يـقـومـ عـلـىـ الـخـاـكـاـ .ـ

لـمـ يـحـدـثـ قـطـ أـنـ الـمـصـرـيـنـ الـقـدـمـاءـ ،ـ عـنـ طـرـيـقـ بـحـوـثـ تـفـرـقـ فـيـ التـفـاصـيـلـ وـلـاـ وـزـنـ هـاـ ،ـ قـدـ أـقـامـوـاـ عـلـاـقـاتـ بـيـنـ الـمـوـسـيـقـىـ وـعـلـمـ الـفـلـكـ ،ـ وـهـمـ فـيـ هـذـاـ الشـأنـ ،ـ كـماـ فـيـ كـلـ مـرـمـوزـاتـهـمـ (ـأـىـ رـسـمـهـمـ الـرـمـزـيـةـ)ـ كـانـواـ يـسـعـونـ لـاـقـامـةـ مـثـلـ هـذـهـ الـمـقـابـلـاتـ عـلـىـ أـسـاسـ تـمـاثـلـ مـعـقـولـ ،ـ بـغـيـةـ أـلـاـ يـكـوـنـ هـنـاكـ شـيـءـ غـيرـ مـثـرـ حـتـىـ بـالـنـسـبـةـ لـلـأـشـخـاـصـ الـأـقـلـ تـنـورـاـ ؟ـ فـإـذـاـ حـدـثـ وـلـسـوـاـ فـيـ بـعـضـ الـأـحـيـانـ ضـرـورـةـ أـنـ يـرـرـوـاـ أـنـفـسـهـمـ بـطـرـيـقـةـ أـكـثـرـ مـجـازـاـ وـأـشـدـ غـمـوـضاـ ،ـ فـقـدـ كـانـ يـتـمـ الـأـمـرـ بـقـصـدـ أـنـ يـرـسـخـواـ أـكـثـرـ ،ـ وـلـوـتـ أـطـلـوـلـ ،ـ مـعـارـفـ هـوـلـاءـ الـذـيـنـ كـانـواـ يـيـغـوـنـ تـعـلـيـمـهـمـ ؟ـ وـلـكـيـ يـخـفـوـاـ عـنـ السـوـقـةـ الـمـعـرـفـةـ الـحـقـيـقـيـةـ لـلـأـشـيـاءـ التـىـ لـيـسـ فـيـ مـنـتـاـوـهـمـ فـقـدـ اـسـتـعـاضـوـاـ عـنـ ذـلـكـ بـأـفـكـارـ مـنـ شـأنـهـ أـكـثـرـ مـنـ غـيرـهـاـ أـنـ تـسـحـرـ الـأـلـبـابـ بـمـاـ تـسـبـبـهـ مـنـ دـهـشـةـ لـلـعـقـولـ ،ـ وـلـيـسـ مـنـ الـحـتـمـلـ أـنـ يـكـوـنـ هـنـاكـ وـاحـدـ مـنـ بـيـنـ عـلـمـاءـ مـصـرـ قـدـ قـبـلـ كـلـ هـذـاـ الشـطـطـ الـمـهـوـوسـ الـذـيـ يـذـاعـ هـنـاكـ وـهـنـاكـ حـولـ مـوـسـيـقـىـ الـكـوـاـكـبـ وـالـأـجـرـامـ السـماـوـيـةـ .ـ

إـنـ اـولـكـ الـذـيـنـ يـنـعـونـ عـلـىـ فـيـثـاغـورـثـ أـنـهـ قـدـ اـعـتـقـدـ فـيـ تـلـكـ الـمـوـسـيـقـىـ الـمـرـعـومـةـ وـالـتـيـ تـوـصـفـ بـأـنـهـ كـوـكـيـةـ [ـأـىـ تـرـيـطـ بـالـنـجـومـ وـالـكـوـاـكـبـ]ـ قـدـ أـلـحـقـواـ إـهـانـةـ بـهـذـاـ الـحـكـيمـ ،ـ الـجـدـيرـ بـالـأـنـسـابـ إـلـىـ الـمـصـرـيـنـ لـأـنـهـمـ كـانـواـ مـعـلـمـيـهـ ،ـ وـلـمـ يـفـهـمـوـاـ الـلـغـةـ الـمـجـازـيـةـ

التي كان يعبر بها عن أفكاره ؛ فحين يقول هذا الحكم إن الموسيقى والفلك كانا توأمين ، وحين يصدق على قوله هذا أفالاطون الذى يكرر نفس قوله<sup>(١)</sup> فلا ينبغي أن يتبادر إلى الأذهان أن هذا العلم وذاك كانا يصدران تباغضا صوتياً أو نغمياً بل إن ما ينبغي فهمه هو أنهما ، الاثنين ، ورغم أن الأمر يتم عن طريق وسائل متباعدة، يثيران فينا الشعور بالتناسق ، كما يجعلاننا نتصور الجمال الأخاد والجدير بالاعجاب ، الذى يصنعه النظام : فأحد هما [الفلك] يهيج العيون بانتظامه المتتابع ، حين يشنف الآخر [الموسيقى] الآذان بها رمزيته<sup>(٢)</sup> ، كما أن لكل منهما ، في النهاية ، بعض شيء من السر أو الغموض يشرح الصدر ويسمو بالروح ، نحو هذه الحكمة الحالدة التي شيدت ، على أساس من النظام ، وجود كل ما هو خير وجميل . وباختصار فإذا كان المصريون قد أقاموا فيما بين هذين العلمين رباطاً فلسفياً بهذا القدر ، وصلات واسعة إلى هذا الحد ، فلأن هذه الشعوب التي كانت تبدل دون انقطاع قصارى جهدها ، في توجيه معارفها نحو غاية واحدة ، ووحيدة ، الا وهي سعادة المجتمع وخير المجموع ، كانت قد اكتشفت الرابطة الحميمة التي تجمع هذه المعارف معاً ، وتشددها إلى بعضها البعض<sup>(٣)</sup> ، ولأنهم كانوا يجدون في السعي دوماً إلى التقرير بينهما أكثر فأكثر . وهنا فقط وعلى وجه التحديد نجد الغرض من قوانينهم ، ونجد في الوقت نفسه السبب في استهانتهم في معارضته كل محاولة كانت تبغي أن تتأى بهم عن شيء مما كان قد استقر داخل مؤسساتهم أو نظمهم الدينية .

كانت الموسيقى في مصر ، شأنها في هذا شأن الفلك ، تدخل في عداد العلوم المقدسة والتي كانت تقتصر دراستها ومعرفتها وتعلمها ، في كل فروعها ، على طبقة الكهان بصفة خاصة<sup>(٤)</sup> ، وكان لقب المزيل أو المنشد في هذه الطبقة ، كما كانت بين اللاويين من العيرانيين ، يدل على مكانة ترفع الشخص الذى ارتقى إليها إلى الصنوف الأولى من رجال الكهنوت ؛ ومع ذلك فقد كان لابد للkahen ، كى يحصل

(١) أفالاطون ، الجمهورية ، الكتاب السابع .

(٢) المرجع السابق .

(٣) المرجع السابق .

(٤) كيرش ، أوديب المصرى عن حياة وأخلاق وقوانين مصر ، فصل ٢ ؛ كليمنس السكتندرى ، الطبقات ، الكتاب الخامس ص ٥٦٦

على هذا التشريف ، أن يتعلم وأن يحفظ عن ظهر قلب اثنين من الكتب المقدسة منسوبين إلى عطارد ، يضم أحدهما ابتهالات وضراعات ترثى على شرف الآلهة ، ويتضمن الآخر قواعد السلوك الخاص بالملوك<sup>(١)</sup> . وفي أثناء الاحتفالات المهيأة الكبرى يكون هذا المرتل أو المنشد على رأس كبار رجالات المدرسة الكهنوتية ، وكان يحمل على الدوام ، كعلامة مميزة لمكانته البارزة ، واحداً من الرموز الموسيقية .

وطبقاً لما تقدّم إليه كل الطواهر فقد كان حق تعلم رجال البلاط<sup>(٢)</sup> قاصراً على هذا المرتل أو المنشد ، إذ كان هو الموكل وبشكل خاص بآأن يدرس ويحفظ عن ظهر قلب الكتاب الذي يضم قواعد السلوك في حضرة الملوك . وينقل لنا كليمانس السكتندرى – كما نقرأ الشيء نفسه في مكتبة التاريخ – مؤلف ديندور الصقلى – أن قد كانت من العادات المرعية أن يوجد على الدوام في بلاط ملوك مصر ، كاهن مرتل وظيفته أن يذكر هؤلاء بواجباتهم<sup>(٣)</sup> وأن يقيم الاحتفالات تخليداً لذكرى الأعمال الجليلة التي قام بها الملوك الذين ماتوا ، أو الأبطال الذين حازوا الشرف والجد .

ويمدّثنا شعراء الأغريق القدماء كذلك عن شعراء ومنشدين كانوا يشغّلون وظائف نماثلة في بلاط ملوك الأغريق : أجا منون ، يوليسيس الخينوس<sup>(٤)</sup> ،

(١) Clem. Alexandr. Strom. lib V, pag. 566

وكان من بين الأسرائليين رهبان هم منشدون وشعراء في الوقت نفسه ، وكان هؤلاء يختلّون الصفة الأولى من بين الألوان ، الذين كانوا يشكّلون الطبقة الأولى في الدولة وكان الأمولبيد يتمتعون بهذه الميزة نفسها في أثينا ؛ كذلك فقد كانت للبارد أو المنشدين ، بين الدوريد الذين كانوا يشكّلون الطبقة الأولى عند الغال ، امتيازات هائلة ، إذ كان يوجد واحد منهم على الدوام في بلاط الملك كان يتولى قيادة الفرقة الموسيقية وكانوا يسمونه الأرشيارد archibarde : انظر كذلك :

Strab. Geogre. lib IV pag. 213

(٢) جاسبر شوت ، جماعة عبيّي للقارئ الغير ، عند كيرش ، أديب المصري ، المقدمة .

(٣) ديندور الصقلى ، تاريخ المكتبات ، الكتاب الأول ، فصل ٢٣ ، ص ٢١٧ ؛ كليمانس السكتندرى ، سترومانا أو الطبقات ، الكتاب السادس ، ص ٦٣٣ .

(٤) هوميروس ، الأوديسة ، الكتاب الثامن ، البيت ٦٠ وما بعده ٢٥٥ و ٤٩٨ ؛ الكتاب السابع عشر ، البيت ٣٦٣ وما بعده ويقرّر باوسانياس (أتيكا ، الكتاب الأول ، ص ٢٣ والكتاب الثالث ، ص ١٩٦ نفس الواقعة ، ويخبرنا أثينابوس (مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الأول ، ص ١٤) بالشيء نفسه ؛ وقد كانت هناك كذلك فرقة من الموسيقيين في بلاط ملوك العربين ؛ وقد سبق أن استعرضنا الاتّهاء إلى أنه كان يوجد أمثال هؤلاء في بلاط ملوك الغال .

أما ما يذكره لنا ديودور الصقلي في الفصل ٤٤ من الكتاب الأول من مكتبه التاريخية (ص ١٣٦ من الطبعة التي سبقت الاشارة إليها) فيجعلنا في وضع يسمح لنا بتصور أن الكهان المنشدين في مصر ، كانوا هم كذلك في الوقت نفسه شعراء هذا البلد ومؤرخيه ، وهو نفس ما كان يحدث عند الأغريق الذين كان مؤرخوهم الأوائل هم في الوقت ذاته شعراءهم وموسيقيهم الأول .

كثيرة هي تلك الامتيازات التي كانت وقفا على هؤلاء الكهان المنشدين : وكلها كذلك على هذه الدرجة من الأهمية : فلقد كان الاحترام الذي لابد أن يوحى به فن كان مبتكره مقدسا باعتباره إلهًا ، كما كان ينظر لابتكاره على اعتبار أنه منة من السماء ؛ وكانت طبيعة موضوع وغرض هذا الفن ؛ وكانت المكاسب التي لا يحصلها عد والتي كانت تنسج عن تطبيق مبادئه ، والآثار الرايعة التي كان يجذبها ؛ وكان نظامه الذي كرسه للصلوات والضراعات وللشكر والثناء الذي كان يوجهه إلى الآلهة<sup>(١)</sup> ، وفي تعليم الدين والقوانين ... الخ كانت كل هذه براهين كافية بأن تقنعنا بأن الموسيقى عند المصريين القدماء لم تكن لتصبح فنا فقيرا أو معاديا للأخلاق ، على النحو الذي يذكره لنا ديودور الصقلي الذي خدعته دون جدال المعلومات الغامضة ، والمتضاربة ، التي جمعها حول هذا الموضوع . وهكذا تبدأ شكوكنا تلاشى لتنقشع كلية كما سوف نرى بعد قليل .

يدرك ديودور الصقلي حين يجذبنا عن القيثارة التي ابتكرها عطارد ، إن هذا الإله قد وضع عليها أوقارا ثلاثة وجعل نغماتها توافق فصول السنة الثلاثة<sup>(٢)</sup> ، ولكنه لم يذكر شيئا عن الغرض الذي من أجله ابتكر عطارد هذه القيثار ؛ إنه يقدمها كرمز

(١) هوميروس ، نشيد إلى أبوللون ، اليتان ١٢٠ ، ١٣١ .

(٢) لم يكن الأغريق قط على اتفاق مع المصريين حول منشئ اختراع القيثارة . ويفسر لنا أفالاطون سبب هذا الاختلاف في الكتاب الثالث من قوانينه . فهو يلاحظ أنه يناسب إلى أدقين اختراع القيثارة في حين ينسب ابتكار الناي إلى أورنipes ، ليس لأن هذه الأشياء كانت مجهلة من قبلهما ، وإنما لأن الجنس البشري قد تعرض للدمار مرات عديدة بفعل الفيضانات أو بفعل كوارث أخرى من هذا القبيل ، ولم يكن يتبقى (بعد كل كارثة) سوى عدد ضئيل من البشر ، وهؤلاء يكونون أكثر الثقات إلى تبيين وتوفير احتياجاتهم عن أن ينشدوا تحليلاً المعرف التي كان الجنس البشري قد حصلها من قبل ، الأمر الذي دفع البشر مرات عديدة إلى القيام بآبحاث جديدة لابتكار أشياء سبق لهم أن اخترعوها . وطبقاً لما أجراه الفيلسوف نفسه في حواريه تيمافوس على لسان الكاهن المصري يمكن الظن بأن من المحتمل أن تكون كارثة كهذه قد دمرت مصر .

لتتاغم الفصول أكثر منها كآلية مخصصة لممارسة فن الموسيقى ، ولعلها كانت كذلك الرمز الموسيقى الذي كان يحمله الكاهن المنشد في الاحتفالات الكبرى والشارة التي تحدد الرتبة أو المكانة التي وصل إليها . ومع ذلك ، فإن الأمر سيفترض ، في هذه الحالة أو تلك ، معرفة بتتاغم هذه الآلة ونفعها في فن الموسيقى ، ويرغم هذا ، ونحن نكرر ، فلم يكن من شأن هذه الآلة أن تصنع لحننا لأغنية ، وإنما كانت تستخدم في تقديم النغمة أي التون المطلوب للمغني وفي أن تسترجع هذا المغني إلى التون المستخدم إذا ما كان قد ابتعد عنه . ولا يدعنا ديدور أو أي مؤلف آخر ، نستشف أن المصريين قد استخدموها هذا النوع من الآلات الموسيقية لمتابعة أو لصاحبة الأغنية . وحين ينقل إلينا أنه عند موت أحد الملوك تصبح مصر كلها في حالة حداد ، ويمزق كل انسان ملابسه ، وتغلق المعابد ، ويتوقف تقديم الأضحيات ، وتلغى الأعياد مدة اثنين وسبعين يوما ، ويقوم رجال ونساء ، يبلغ عددهم مائتين أو ثلاثة مائة ، يغطى الطين رءوسهم ويلتحفون حول صدورهم بقمash أبيض ، بأداء أغان جنائزية جيدة الإيقاع والتغيم ، لم ترين في اليوم الواحد ، وتتحدث هذه الأغانيات عن فضائل المتوفى ومناقبه ؛ حين يفعل ذلك فإنه لا يذكر لنا قط إن هذا الغناء كانت تصحبه آلة موسيقية من أي نوع .

ومن المفيد أن نلاحظ هنا أن ديدور لم يلحظ فيما يورده الآن وجود تناقض ما بين ما يذكره وبين ما سبق أن ذكره في مكان آخر<sup>(١)</sup> حول نفور المصريين الشديد من الموسيقى ، فـ[هـ]ـنـجـنـرـىـ - [حسب قوله هو نفسه] الأغاني تستخدم في أكثر الاحتفالات وقارا وأشدها حزنا ، اللهم إلا أن كان ما قاله عن الموسيقى لم يقصد هو به الغناء ، وبصفة خاصة الغناء الديني ، وهذا أمر مرجح بشكل كبير ، ذلك أن هذا النوع من الغناء لم يكن قد انقرض قط في مصر حتى عصره ، إذن فهو لم يكن يقصد بمحديشه عن نفور المصريين من الموسيقى إلا الموسيقى الآلية أو كان يتحدث عن موسيقى مماثلة ، وبالغة التنوع (كثيرة النغمات) وهذا أمر يتفق فيه مع مبادئ قدماء المصريين - وهكذا يصبح التضارب ملموسا وسوف يجعل منه عرض الواقع أمرا جليا وواضحا .

مادمنا قد افترضنا أن ما يخبرنا به ديدور الصقل [ عن نفور المصريين من الموسيقى ] لا يعود إلى أزمان بالغة التأخر ، فلتختير مثلاً آخر من بين صنوف الأغاني لا يشك أبداً في نسبتها إلى عصور بالغة القدم ، ولنر ما ان كانت هذه الأغاني مصحوبة ، أو كان بمقدورها أن تكون مصحوبة بالآلات موسيقية ، ولا يحضرنا هنا في الحقيقة سوى مثالين من هذا النوع نستطيع طبقاً لهما ، أن نحكم على الحيوية القصوى والسمو اللذين كانوا لاغنيات المصريين ، كما أن الأغنيات في الوقت نفسه تدعوا للإعجاب وفرق مستوى كل ما نعرف من أكمل الشعر وأتمه طبقاً لرأي العلماء وال فلاسفة الشرقيين المشهورين وهو من تراثي موسى أو تراتيله : والأول هو ما ارتجله موسى بعد عبوره البحر الأحمر والثاني هو الذي نظمه قبل وفاته بوقت قصير ، فموسي الذي تلقى في مصر كل علوم المصريين ، بالعناية نفسها التي كان لابد من بذلها ، لو أن الذي كان يتلقى العلم هو ابنا لفرعون ذاته ، كان لابد له ، بالضرورة ، أن يؤلف هذه التراتيل طبقاً للمبادئ التي تلقاها عن معلميه ، وبالذوق والاحساس نفسهما اللذين اكتسبهما من الشعر الجميل والأغنيات الجميلة التي عند المصريين ، عند دراسته للنماذج التي كان عليه أن يحاكيها في دروسه ، وكذلك عند دراسته للأشعار والأغنيات التي استحقت ، بسبب روعة جمالها ، أن تؤدي في المعابد حيث أمكنه أن يتمتعها بنفسه .

و سنحاول هنا أن نقدم ترجمة حرفية عن العربية ، وعلى قدر استطاعتنا ، للأبيات الأولى فقط من كل واحد من هذين النشيدين ، ونحن أبعد عن أن نظن أنفسناقادرين على أن نورد العبارات في تمام قوتها [ كما هي في الأصل ] كما يمكن قادراً على ذلك متخصص ضليع في العربية . ولكننا مع ذلك نتحدى أى سيمفونى مقدم أن يدلنا على آلة واحدة معروفة أو حتى متخيّلة ، تستطيع نغماتها أن تبلغ درجة من التمام أو النضج لحد يكفى معه لأن تلتزم بالصوت في حالة شبيهة ، دون أن تزال من رجولة ونبل وساطة الأسلوب وكذلك من هيبة وجلال وعظمة الأفكار . إن النشيد الذي ترجم به موسى<sup>(١)</sup> والذي ردده الاسرائيليون وراءه بعد عبور البحر الأحمر ، هو النشيد

(١) يظن زوناراس ( الموسوعة البيزنطية ، المجلد العاشر ، ص ٢٤ ) ، وكذلك المؤرخ اليهودي يوسفوس أن هذا النشيد كان في شكل أبيات من الشعر ذات ستة أجزاء ، ولكن أسباباً كثيرة تحملنا على الظن بأنه لم تكن قد ظهرت بعد ، حتى ذلك الوقت ، أبيات موزونة ، وأن لم يكن قد عرف وقتها سوى الإيقاع . وسوف تواتينا الفرصة لتطوير هذا الرأي وللتدليل عليه في موضع آخر .

الذى تبدو حماسته النبيلة والخادة أكثر شيء مداعاة للدهشة ؛ ففى حالة النشوة القصوى التى استشعرها موسى بعد أن نال حظ عبور هذا البحر مع الاسرائيليين سيرا على الأقدام ، فوق أرضه ، (بعد أن انحسرت المياه عن قاعه) وبعد أن سعد ملهم بهروب ناجح من ملاحقة المصريين غرقوا وابتلعمهم اليه بينما كانوا يريدون أن يستعيدوا الاسرائيليين ليستبقوهم أسرى وعيدها لدיהם<sup>(١)</sup> ، ترك موسى نفسه على سجيتها ، وأنشد مدفوعاً بحاجة قلبه الذى حمله على أن يقدم ثناءه وشكوه للإله الخالد ؛ ولما كانت التفوس متشبعة بشعور العرفان ، فقد رفع صوته قائلاً : « أرم<sup>(٢)</sup> للرب فإنه قد تعظم ؛ الفرس وراكبه طرحوه فى البحر ؛ الله فوق ونشيدى ؛ وقد صار خلاصى ؛ هذا إلهي فأمجده ؛ إله أبى فأرفعه .. »<sup>(٣)</sup> . أما بقية هذا النشيد أو هذه الترنيمة الرائعة ، فقد صورت فى هذه الروح وبهذه القوة الرجالية ، أن موسى لم يكن بعد يرى سوى أثر يد الله بالغة القوة ، ولم يستطع أن يكتفى بدهشة أو نشوة سببتهما له معجزة خلاصه وخلاص الاسرائيليين ؛ كان هؤلاء قد اختفوا عن ناظره على نحو ما ، وظل هو يواصل غناءه ، كما قد كان يسبير وحيداً ، وسرعان ما انتقلت حماسته إلى الجميع ، وعبرت النسوة برقاصتها عن المشاعر التى استبدلت بالجميع .

أما النشيد الثانى فييدأ على هذا النحو : « أنصتى أيتها السماوات فأتكلم ؛ ولتسمع الأرض أقوال فمى ؛ يهطل كالمطر تعليمي ، ويقطر كالندى كلامى ، كالطل على الكلأ وكالوابل على العشب ؛ إنى باسم الرب أنادى ، أعطوا عظمة إلادنا ... ألم<sup>(٤)</sup> » ولن نمضى لأبعد من ذلك أدرأ كاما لعمق الترجمة الحرافية ؛ ويكفينا أننا أوردنا الأفكار بشكل دقيق حتى نتمكن القارئ من تصور جمال وروعة الأفكار ، ورقة ورشاقة الصور ، وليس جمال الأسلوب الأصلى الذى لا يستطيع امرؤ إلا أن

(١) كان الفرعون الذى أراد استبقاء بنى اسرائيل فى الأسر يسمى ييتسونيوس ؛ وكان بالقرب منه الحبران يانيس ولابريوس .

(٢) هذه الكلمة Je chante تمت ترجمتها فى اللاتينية Cantemus وقد جاءت فى العربية بالضمير الأول المفرد (المتكلم) لكننا هنا نلتزم النص الحرفي معتبرين بأننا لن نعمل سوى إضعاف المعنى إذا ما ابعدنا عن استخدام ضمير المتكلم المفرد .

(\*) سفر الخروج ، الاصحاح الخامس عشر ، نصف الآية الأولى ثم الآية الثانية ؛ وجدير بالذكر أننا هنا نردد النص العربى للتوراة ، وهذا بدوره لن يوضح الارتفاع الموسيقى الموجود فى اللغة الأصلية ، الذى يقصده المؤلف هنا .

(\*\*) سفر التثنية ، الاصحاح الثانى والثلاثون ، الآيات من ١ إلى ٣ [ المترجم ] .

يشوهه حين يعيه حلية غريبة عليه ؛ أما الصور والأفكار التي تنقلها ترجمتنا فليست بحاجة لحواش أو زخارف لم肯 الخيال من التحليل ، فهي تحمل النفس دوما على تأمل عجائب الطبيعة بأن تثير إعجابنا نحو هذه القوة القاهرة ، التي تحمل عن كل وصف ، والتي تخلق هذه الأعاجيب دونما انقطاع .

هل سيسألن أحد الآن ما إن كان ينبغي على العبرية التي أملت مثل هذا الشعر الجميل على موسى ، أن توحى إليه كذلك ببناء جميل ، غناء له تعبير يوحى بقوة الاحساس ، وقد كان موسى متبحرا على هذا النحو العميق في كل فروع موسيقى قدماء المصريين ، وهل سيسألنا أحد ما إن كان لفن الموسيقى في مصر القديمة على الدوام هذه الخدمة وهذه الرجولة اللتين شاء المشرعون أن ينحوهما إياها ؟ المتراع كل القواعد التي فرضتها قوانين هذا البلد ، في هذه الأناشيد ، فيما يتصل بالشعر على الأقل ، وبالذات تلك القواعد التي كانت تلزم الشاعر ألا يتعد قط عما هو جميل وشريف وعادل وأن تهدى من انفعالات اللذة والألم [الجامعة] وأن تسمو بالروح تملأها بالقوة ؟ إذن فقد كان لابد لقواعد الموسيقى أن تتبع في هذا المجال بالمثل ما دامت الموسيقى والشعر في ذلك الوقت لم يكونا يشكلان سوى فن واحد ووحيد ؛ فإذا حدث أن استطاعت آلات الموسيقى أن تتكيف مع لحن بمثل هذه القوة فإن موسى لم يكن ليتردد في استخدامها في هذا اللحن .

وقد ترك لنا هيرودوت وصفا للإحتفالات الجنائزية التي أقيمت لرجل من عامة الناس<sup>(١)</sup> ؛ أما الاختلاف الوحيد الذي نجده بين الرواية هنا وبين ما يخبرنا به ديدور الصقلي خاصا بجنازة أحد الملوك ، فهو أن الحداد لم يكن عاما وأن عدد الموجودين بالحفل قد كان أقل ؛ ويخبرنا هيرودوت كذلك أن أهل الميت كانوا يسكنون الدموع وهم يغدون لكنه لا يورد أى ذكر لموسيقى آلة كما لم يرد ذكر لذلك في حفلة جنائزية أخرى تحدث عنها ديدور<sup>(٢)</sup> تمت في جزيرة فيله<sup>(٣)</sup> إلى ما وراء الشلال (الجندل) الأول

(١) لم يكن الأغريق ، وهم الذين أخذوا عن المصريين كل حفلاتهم الجنائزية يستخدمون الآلات الموسيقية فقط في حالات مشابهة ؛ بل كانوا يقتصرن في الأزمنة المتأخرة على أن يصحبوا الميت إلى المقبرة وهم ينشدون تراتيل تسمى أى الميتات أو *thréne* أو *nénis* أى النواح انظر :

Alexander d' Alexandro, lib III, cap 7, pag, 118, Lugundi, 1615 in- 80

(٢) Biblioth. hist. lib. I, cap. 22, pag. 63

(٣) كانت هذه الجزيرة تسمى المقل المقدس أو المبارك .

للليل حيث كان كهان المنطقة يذهبون كل يوم يملئوا باللبن الجرار التي تحيط بمقبرة أوزيبيس في هذه الجزيرة والتي يبلغ عددها ثلاثة وستين جرة ، ثم يصطفون من حولها بعد ذلك كى يرتلوا أغانيات جنائزية ؛ ولعل البعض قد يرد بأننا هنا بإزاء سلوك قد يعد خروجا على القاعدة العامة المتبعة في كل ضروب الغناء الأخرى<sup>(١)</sup> : أما ما يعطى مزيدا من الدعم لهذا الاعتراض فهو أنه قد كانت هناك على ما يبدو عادة مستقرة عند الأغريق القدماء هي أن يوقفوا كل أنواع التسلية وأن يوقفوا كذلك استخدام الأدوات خلال مدة معينة ، عند موت ملوكهم . وينقل لنا يوريبidis في تراجيديته ألكست والتي تدور في الأزمان الأولى في اليونان ، وهى الأزمنة التي كانت النظم الدينية المصرية هي المتبعة بدقة هناك ، وذلك في الفصل الثاني من مسرحيته ، المشهد الأول ، ينقل لنا عادة تماثل تلك التى نحن بصددها حين يقول على لسان بطله أدميت الذى يبكي زوجته ، التى ضحت بنفسها حتى الموت من أجله :

«لن توقع أصابعى بعد على أوتار القيثارة هذه الأنغام البهيجية ، التى كانت تشتفف فيما مضى أذنى ؛ ولن تختلط بصوتي بعد أنغام الناي الليلى العذبة ! ستهلك كل مباح حيائى بموتك . أرجو معونتك فاتبعينى وغنى بالتبادل معى أنغام الجنائز المخزنة<sup>(٢)</sup> على شرف إله

(١) الموسيقى غير المناسبة في الحزن ، مالومون ، الشؤون الكنسية ، فصل ٢٢ ،

فقرة ٨

(٢) يورد النص هنا بيتين من الشعر باليونانية ، هذه ترجمة لها عن اليونانية :

اقريرا ، واعكروا على ترديد أنشودة رزينة عن العالم السفلي .

لإله الذى لا يفتش ء غضبه

وهذه ترجمة لنفهمها الآتى :

اقريرا وغنا معا ، كل بدوره ، أنشودة حزينة ،  
عن أرواح العالم السفلي ، لإله الذى لا يفتش ء غضبه

أما الترجمة الحرافية (في النص الفرنسي) هذين البيتين فهو :

«أسرعوا ، ولترن أصوات أناشيد النصر ، بفضل جهودكم مجتمعة حتى في داخل المقر المعم لاله العالم السفلي » وهكذا فالصفة : جنائزية ، والكلماتان : على شرف ، لا توجد في اليونانية قط . وسنرى بما سنقوله عن البيون Peon ان عارقى جنائزية وعلى شرف ليستا موقفين ولا تتفقان هنا قط مع السياق أما البيون Péan فكانت أناشيد توجه إلى أبوللون إله النور والنظام والنظام (الهارمونى ) ، والذى ينشر الحياة والصحة ، والذى ينتقم من الشرور والخطايا التى يسببها تيفون أو طيفون ، عبقرية أو جنى الشر ، الذى كان يتسبب

## العالم الآخر الشرس العنيد . وليقاسمي أهل تساليا ، رعاياى ، هذا

في حدوث كل أنواع الاضطرابات ، والذى كان يدبر كل م亭اسبات الموت . ومن أجل الحصول على حماية أو معاونة أبواللون عند حدوث أمراض أو بروز أحطارات أو نزول كوارث ، كانت توجه له هذه الصنوات أو الضراعات التي كانت تسمى بيون Péon ، أو كذلك تقديم الشكر له على العون الذى تم الحصول عليه منه . وعلى هذا فإن الأمر هنا أمر انتقال إلى إله ، رجاء له على أن يعيد الكست Alceste إلى الحياة وليس لعنة أو صلاة موجهة إلى إله النار أو العالم السفلي كما قد يشاء بعض الناس لأن يفهموا ، فإذا كان المقصود اللعنة حقا فإن كلمة على شرف لا يمكنها أن تكون مناسبة أو متوافقة . كذلك فإن كلمة بيون Péon وجائزى لا تتوافقان هنا قط ؛ وعلى هذا أيضا فإن هذه الأيات تقدم لنا معنى نجاته من هذه الطريقة حتى نزيل كل لبس : « احرصوا على أن يكون للصلوات التي ستقدمونها لإله التور والنظام والتاتمام صدى يزن حتى في المرة المعم لإله النار ( أو الموت ) الشرس ، ليرغمه على أن يعيد الحياة إلى زوجته العزيزة » .

ويتطابق هذا التفسير ، بل يجد دبره ، بهذه الأيات للمؤلف نفسه ( الكست ، الأيات ٢٢٠ - ٢٢٤ )

مسرحية الكستيس مؤلفها يوربيديس ، بيت ٢٢٠ وما يليه

أى مليكى أبو للو [ وفي اليونانية توجد كلمة Paean لا كلمة أبواللو ]

قد تجد لأديتيوس طريقة ما تجنب الأنتطار والشرور ،

وأن تندق عليه الآن وعليها ،

ذلك أنك من قبل قد أوجدت لهذا الرجل وسيلة ضد الشرور ،

والآن أيضا تندو محرا ( له ) من الموت ،

وقاها بلوتون ( رب العالم السفلي ) مسبب الوفاة

وبهذه الأيات ( نفس المسرحية ، بيت ٣٥٧ وما يليه ) :

لو كان لي حقا لسان أورفيوس وشدوه ،

كى أشدو بأغنية ألطف بها ابنة ديمتر ،

أو زوجها ، وأردهك يا ألكستيس من العالم السفلي إلى زوجك ؛

لم يطت ( إلى العالم السفلي ) وأعدتك إلى الحياة قبل أن يعوقني كلب الجحيم أو الملاح خارون مرشد

الأرواح ، الذي يجلس إلى مجدافه .

ولكى يقتعن المرء أن يوربيديس لم يكن يظن أن على الإنسان أن يقدم ضرارات أو ابتهالات إلى بلوتون

إلى العالم السفلي ، فما عليه إلا أن يسترجع الأيات ١٧٨ وما بعده من مسرحيته إيفيجينيا بين الناورين :

الجوفة :

لأنهم يرددون لك يا مولان ،

أغانيات قديمة وينشدون لك

نشيدا آسموا بالحن أحجني ؛

غير أنتى سوف أرتل لك أنشودة حزينة ،

تعسة من أجل الموت الذى سيطريك ،

يرتلها بلوتون ( رب العالم السفلي ) ضمن أناشيده ،

بغير ابتهاج ( وفي اليونانية بابان Paean )

الواجب المشروع للغاية .. لئلا تسمع بعد في كل أرجاء المدينة أنغام القيثارة العذبة ، ولئلا يكتمل القمر بدرًا اثنى عشرة مرة .. ».

ونستطيع أن نسوق عددا هائلا من الأمثلة على هذه العادة أو هذا الضرب من السلوك ، عند القدماء ، ليس فقط في المؤلفات الدينية ، وإنما كذلك في الكتب أو المؤلفات المقدسة<sup>(١)</sup> ، دون أن يتم حسم القضية مع ذلك ، بل إننا قد نستطيع أن نستدعي إلى الذاكرة الكثير من الظروف المشابهة التي كان الأغريق والمصريون القدماء يستخدمون فيها آلات موسيقية ، فيروى على سبيل المثال أن الموكب الجنائزي للعجل أليس كانت تصحبه ضجة المزاهر وأنغام الناي<sup>(٢)</sup> ، وإن المزاهر كانت تستخدم عند البحث عن أوزيريس في حفل حداد حزين<sup>(٣)</sup> ، وإن المصريين كانوا يستخدمونها بالمثل لطرد جنية طيفون الشريرة<sup>(٤)</sup> تلك التي كانت تلحق الأذى بكل ما ينبع بالحياة ، كما كانوا يستخدمونها في الحفلات الجنائزية التي تقام على النيل ؛ وقد يحق لنا أن نضيف ، فوق ذلك ، أنه كانت تستخدم آلات الناي والبوق أو النغير ، وأننا رأينا في الجبانات التي تجاور الأهرامات الكبرى في الجيزة آلات نفخ وألات وترية مرسومة على الجدران ، وأننا قد لاحظنا في كهوف إيليتيا (الكافب) ، سيدة على رأس موكب جنائزى توقع على أوتار الجنك (الهارب) ، وينهض أمامها شاب يعزف على ناي مزودج (ذى شعبتين) ، وكان أمامه هو بدوره شاب يضرب اثنين من العصى المصفقة أو الصاقفات إحداها بالأخرى .. الخ الخ .. ومع ذلك فهل نريد أن نخلص من ذلك إلى

---

= ثم ليستعد هذه الأبيات التي توضح بشكل رائع طابع الأغانيات التي كانت توجه إلى بلوتون ، وهذه تعارض بشكل تام مع الضراءات والابهات ( يوربيديوس ، ألكترا ، بيت ١٤٣ وما يليه ) :

أغنى لك يا أى مولولة ، أغنية بلوتون ،  
الحزينة ، وأنت راقد هكذا تحت الرى ،  
وأكرس نفسي لثائقك دواما بهذه الطريقة كل يوم

ولعل هذه الملاحظات ، التي قد تبدو في ظروف أخرى ، مسرفة في الاهتمام بالتفاصيل ، تغدو هامة حين يحصل الأمر بالفناء والموسيقى في المصور باللغة القديمة ، والتي أفردنا لها دراسة خاصة .

Job. cap. 30, v. 31. psalm. 30, v. 2. Machab, cap. 3, v. 45. (١)

Claudians. de IV cons. Honor. paneg. v. 685 et seq. (٢)

(٣) أوفيديوس ، مسخ الكائنات ، الكتاب التاسع ، بيت ١٨٠ وما يليه .

(٤) بلوتارخوس (بلوتارك) لينيس وازنيوس .

أن المصريين والإغريق والرومان قد استخدموها ، في كافة أزمانهم ، هذه الآلات الموسيقية في المراكب وحفلات الجنائز ، وأن استعمال هذه الآلات لم يكن مجبراً منهم فقط على مر الأيام ، كلا بالتأكيد ؛ ذلك أننا حين نخالط معاً كل الحقب البعيدة عنا دون أن نلقي بالاً لاختلاف الأزمان وتعاقبها ، ذلك الذي صحب معه بالضرورة تغييرات في أطوار الحضارة وفي أطوار تقدم المعرفة البشرية ، سواء في مجال العلوم أو في مجال الفنون ، والتي أثرت بالتأمل ولابد في تقاليد البشر وعاداتهم . سيصبح من المستحيل علينا أن نفهم أو نتجاوب فقط مع معطيات الواقع ، وسوف نجد بالمثل ، بهذه الطريقة نفسها ، شهادات تقف مع أو تنهض ضد أي من الآراء قد نعتقد ، فوجود شيء كان يحدث بطريقة بعينها وقتاً ما ، في بلد ما ، لا يعني أنها نستطيع أن نستخلص من ذلك أن هذا الشيء نفسه كان يحدث بهذه الطريقة نفسها في مكان آخر أو في البلد نفسه ، في زمن آخر ، فلا بد أن نتفحص مسبقاً ما للتقاليد والعادات في هذه الأزمان المختلفة أو في هذه البلدان المختلفة من أمور مشتركة أو متعارضة ، أو بصفة خاصة ، دون أن يدعم المرء حكمه بأسبابه وحجج قوية تحظى بالاحترام ، أو بواقع تحصل بالأزمان أو الأماكن التي يتحدث عنها ؛ فحين يبحث المرء عن الحقيقة المتأصلة دون تحيز أو حكم مسبق ، وحين يختبر من مغبة الخطأ فسوف لا تكون مجازفة كبيرة منه أن يعتقد برأيه الخاص كما سوف يكون على يقين من أنه يقدم هذا الرأي من جانبه كمقامرة غير مضمونة . ولقد كانت هذه المبادئ هي مبادئنا نحن ، على الأقل ، ولقد طبقناها ونحن نحاول أن نؤسس كل ما نقوله الآن عن الموسيقى القديمة لمصر ، والتي انتهينا للتو من التعريف بحالتها الأولى .

ولسوف يكون لغوا لا طائل من ورائه أن نتوسيع لأكثر من ذلك حول هذه النقطة ، والتي تبدو لنا قائمة على أساس ممرين . لقد كنا بصدق أن نشرح أصل وطبيعة وموضع موسيقى قدماء المصريين وأسباب التغييرات التي ألمت بها ، وأن نحدد بدقة ما يعنيه نفور المصريين من الموسيقى ، وليس أن نقدم تاريخاً لهذا الفن في مصر القديمة . ولقد انتهينا الآن من إقامة النقاط الأولية ، وهذا فلم يعد يبقى علينا إلا أن نوضح النقاط الأخيرة التي ألقينا عليها بالفعل ، من قبل ، بعض الضوء .

وإذا ما أردنا أن نلخص ما سبق أن قلناه بخصوص الحالة الأولية لفن الموسيقى في مصر . فسوف نقول أن هذا الفن كان محاكاة للتقاليد الحميدة وتعبيرها

عنها ، يجسدها عن طريق الصوت<sup>(١)</sup> ، أما الأسباب الأولية التي استوجبت ابتكاره فهي الألم واللذة ، وأما مبادئه الطبيعية فهي النظام والتناغم ، وأنه يرتكز على الجمال والرشاقة والحيوية في التعبير ؛ وأنه كان لصيقاً بالشعر أو ملتحماً به ، كما كان يلتحم بكل الخطب الصحيحة أو المختلفة ، أي بتلك الخطب التي لم تكن معانها تخفي وراء الأقنعة (الرموز) وتلك التي كانت تستخفى معانها وراء الرمز ، وإن عناصرها المتكاملة كانت الكلمات المنطقية واللحن والايقاع ، وإن موضوعها كان هدفه العواطف وتنقيف العقل والتسامي بالزوح ؛ وأنها كانت تهدف في النهاية إلى الإيحاء بالخلق الطيب والسلوك المستقيم ، أما وسائلها لبلوغ هذا الهدف فكانت الحكمة والفضيلة والدين والقوانين ، أما كل ما كان غريزاً على هذه الأمور فلم يكن ليتألف معها قط .

---

(١) حيث لم تكن الموسيقى الآلية تنتج إلا بفعل أنغام غير حية تصدر عن أجسام لا حياة فيها ، فلم يكن بمقدورها أن تتفق مع الموسيقى المصرية القديمة ، التي كان غرضها يتعارض بشكل تام مع الغرض من الموسيقى الآلية .

## المبحث الخامس

### الحالة الثانية للموسيقى في مصر

الأسباب المبدئية التي تسببت فيها - أصل ومنشأ هذا النوع من الموسيقى كأنا غربين على مصر - نشأت هذه الموسيقى في آسيا ، واشترت عن الموسيقى الآلية التي استعارت منها شكلها سواء فيما يتصل بتعقدها أو بالملائمة التي تحدثها - هذه الموسيقى هي التي لفظها المصريون في البداية ، باعتبارها لا شأن لها إلا إرهاق العقل وإتلاف الخلق والتقاليد ، ثم تقبلوها في الأزمنة الأخيرة وانتشرت على أيديهم وازدهرت بنجاح بعد أن شغفوا بها .



لكي نتصور بطريقة أفضل ، تلك الأسباب التي أدت بالضرورة إلى توجيهه الضربات الأولى إلى الموسيقى ، والتي عملت على تدهور هذا الفن بعد حالة الكمال التي كان عليها ، وذلك في الوقت الذي كانت هذه الأسباب فيه تحدث تغيراتها الكبرى في مصر ، فإن من أوجب الأمور أن تكون لأنفسنا فكرة عن الأماكن والأزمان والأحداث والظروف التي تمت خلالها هذه الأسباب ، وبدون ذلك فإن ما قد نستطيع أن نقوله لن يكون على أكثر تقدير سوى أمور ظنية أو افتراضية ؛ وحين يتتوفر ذلك فسوف ندع للقاريء مهمة عقد المقابلات بين الأحداث الأخرى السياسية ، تلك التي أسهمت بالضرورة في حدوث التقلبات والتغيرات والابتكارات والبدع التي ناحت بكلكلاها فوق مصر والتي اقتادتها نحو التدهور ، حتى لا يكون علينا بعد ذلك أن نلقى بالا إلا للمسيرة التي اتبعتها الموسيقى وحدها ، حيث لم بعد من حقنا فقط ، أن نطمح إلى أن نلحق بالموسيقى أمورا لم تعد لها بها اليوم أية صلة على الأطلاق .

لاتهيء مصر ، التي تتحضر بين سلسلتين من الجبال<sup>(١)</sup> تتدان شبه متوازيتين إحداهما مع الأخرى من الشمال إلى الجنوب ، بادئة من جهة الشرق بجبل المقطم وتحدها من جهة الغرب سلسلة الهضاب الليبية ، والتي – أى مصر – يحدها البحر من الشمال ، ويقع في جنوبها آخر شلالات (جنادرل) النيل – حيث يندفع هذا النهر مسرعا فوق قاع غير مستقر ، عند اجتيازه لصخور واسعة من الجرانيت ، بحيث لا يهسيء في هذا المكان سوى مجر وعر لا يمكن اجتيازه عن طريق الماء ، لاتهيء مصر كما نرى منفذها سهلا للغرباء من أية جهة و وخاصة في الأزمان الأولى ، حين لم يكن فن الملاحة ، الذي كان لا يزال عندئذ بالغ التخلف ، يسمح لأصغر قارب باجتياز هذه الذراع من الرمل الذي يرسبه النهر ، وبحركه بصفة مستمرة عند مصبه . إن هذه الصخور المتكسرة والتي كانت تبث الرعب حتى في قلوب أبناء البلاد أنفسهم منذ زمن لا تعييه الذاكرة ، قد ظلت كذلك حتى اليوم ، ولحد أن أفضل الملاحين ليس بمقدورهم على الدوام وحتى الآن ، أن يحملوا دون أن تخجح سفنهم هناك . وفضلا عن ذلك ، فقد كان البحر ، الذي كان القدماء ينظرون إليه باعتباره مملكة طيفون<sup>(٢)</sup> ،

(١) سترايون ، الجغرافيات ، الكتاب السابع عشر ، ص ٩٤٦ ؛ دينيسيوس وصف الأرض .

(٢) بلواترك ، إيزيس وأوزiris ص ٦٤ .

مبدأ وسبب كل شر ، بل باعتباره الموت ذاته ، فهو يوحى إليهم بهلع عظيم للدرجة أنهم كانوا يشعرون بأكبر صنوف المقت التي لا يمكن التغلب عليها ، لكل ما كان ومن كان يحيى إليهم عن هذا الطريق . ولهذا السبب كذلك كانوا يمتنون الأجانب<sup>(١)</sup> ويدعون لهم مباشرة التجارة الخارجية ، كذلك لم يكونوا يسمحوا إلا لأقل الناس من بينهم شأنًا كي يسهموا في هذه التجارة بنصيب ما . وكما كان المصريون بعيدين عن كل اتصال بالشعوب الأخرى بسبب موقع بلادهم ، فقد كانوا ينأون بأنفسهم عن هذه الشعوب كذلك بسبب مبادئهم وبسبب طباعهم ؛ وحيث لم يكن هناك ما يمحفظ طموحهم ، إذ كانوا قانعين بثروات أرضهم التي كانت تحيى لهم بوفرة كل ما كان ضروريًا لاحتياجاتهم<sup>(٢)</sup> ، وحيث كانت تحكمهم قوانين تتصف بالحكمة وتتفر عن البدخ وعادات الأمم الأخرى ، فقد تمعوا الوقت طويل بالسلام والسعادة<sup>(٣)</sup> ؛ ولعلهم لم يكونوا يخرجوا عن هذه الحال ، بلا ريب ، لو أن حدودهم التي بدا أن الطبيعة قد جعلت منها قدرهم الذي لا يفكاك منه ، قد ظلت تحظى على الدوام بالاحترام .

ولقد كان سيزوستريوس الذي تربى منذ نعومة أظفاره على امتشاق الحسام أول ملك من ملوك هذه البلاد ، يتجازر كي يأخذ على عاتقه ، حين لم يستطع أن يكبح جماح كفائه القتالية ، أن يسطع سطوة نفوذه إلى ما وراء الحدود التي حصر أسلافه فيها أنفسهم ، فمضى بجيشه الظافرة إلى أثيوبيا وأسيا وأوروبا<sup>(٤)</sup> ، ساعيا ،

(١) هيرودوت ، التاريخ ، الكتاب الثاني ، ديدور الصقل ، المكتبة التاريخية ، الكتاب الأول ، الفصل ٤٣ ، ص ١٣٢ ، ١٣٣ ، ١٣٤ .

(٢) وعلاوة على ذلك فقد تم تأمين مصر الآن ومنذ البداية ، بقوة ، حتى أنها ، بسبب قواعتها العسكرية ، التي صمدت دون مشقة ، لم تسمح للأمم الأجنبية بدخولها بسهولة .

سترايون ، الجغرافيات ، الكتاب السابع عشر ، ص ٩٤٦ .

(٣) ديدور الصقل . المرجع أعلاه .

« ولكن سوف تتجه إلى أرض مصر حيث لا نشاهد حربا بأى حال من الأحوال ، وحيث لا نسمع صوت نفير الحروب ، وحيث لا نعاني من الجماعة ، وحيث ننعم هناك بالسكنى » جيرم ، فصل ٤٢ ، فقرة ٤ .

(٤) هيرودوت ، الكتاب الثاني ، ديدور الصقل . الكتاب الأول ، الفصل ٥٥ .

لتحقيق فكرة لا تتصف بالحكمة هي أن يخضع العالم كله<sup>(١)</sup> لقوانين بلاده الحكيمه ، ومع ذلك فقد فاته أنه لكي يتحقق مشروعه هذا لابد أن يعيش وقتا طويلا بالقدر الكاف ، وبقوة وصحة ضروريتين لدعم شجاعته وطموحه الجسور والشهور . وكانت نهاية المطاف أن استقبلت مصر ، في داخلها ، أجانب هم ليسوا سوى العبيد أو الأسرى الذي كان سيزوستريس قد هزمهم ، ولم يكن هؤلاء يحيطون إلا باحتقار المصريين وفرعهم منهم ، إذ لم يكن لأولئك لا ديانة ولا حلق ولا عادات المصريين .

وحيث لم يعرف خلفاء سيزوستريس أن يحملوا الغير على احترام صولجان ملوكهم ، الذي انتبه إليهم ، والذى كان هذا الملك قد جعله بالغ السيطرة عندما كان بين يديه فقد انتصروا إلى التنازع عليه ، وسرعان ما انتزعوه منهم خصومهم ، وهيا هؤلاء الفرصة بفعل انشقاقاتهم لترد الشعوب المقهورة التي لم يتوان ابناءها عن أن ينتشروا في كل أنحاء مصر ، أو أن ينشوا ويزيدوا فيها الاضطرابات والقلق ، فجعلوا من هذا البلد الجميل فريسة لأول غاز خاول الاستيلاء عليه .

وتقديم قمبير . وكان عندئذ ملكا للفرس ، على رأس جيش هائل فقهر المصريين بدورهم<sup>(٢)</sup> ، ولم تكن دياناته لتبليء معبدا للإله<sup>(٣)</sup> سوى العالم ، كما لا يستحق شيء ، في نظر دياناته ، عبادة البشر سوى الشمس<sup>(٤)</sup> فهدم المعابد التي أقام صروحها هذا الشعب على شرف آلهته ؛ وحطمت دياناته وحطمت أبواته ، وقتل العجل أبييس وشتت الكهان وألغى الأنظمة والمؤسسات الدينية والسياسية القديمة التي كانت قائمة في هذه البلاد . لقد تغيرت وجوه كل شيء ؛ وحيث لم تعد الموسيقى تجد هاديتها في الدين والقوانين فإنها لم تستطع أن تبقى على حالها الأولى لوقت طويل ، فكان عليها منذ ذلك الوقت أن تسهم بالضرورة في كل التغيرات التي تحدث وأن تتأثر بها ، ولم تستطع كذلك أن تحافظ على براءتها ونقاءها المبدئين وعلى بساطتها السامية ولا أن تختفظ بوقارها النبيل الذي قد كان لها من قبل ، فسرعان ما استبدل

(١) ديودور الصقلي ، المكتبة التاريخية ، الكتاب الأول ، الفصل ٥٣ ، ص ١٦١ .

(٢) هيروdotus ، الكتابان الثاني والثالث ، ديودور ، الفصل ٦٨ ، ص ٢٠٣ .

(٣) هيروdotus ، الكتاب الثاني .

Justin, lib I, cap. g. (٤)

الفرس بذلك كله الفخخخة الآسيوية ؛ وبعد أن كانت الموسيقى في الماضي تلقى احترام المصريين باعتبارها نعمة من الآلهة بدأت منذ هذا الوقت وقد تغيرت صورتها وتغير الغرض منها ] تلقى منهم الصد والازدراء ، باعتبار أنه لم يعد من شأنها إلا أن تؤدى إلى رخاوة النفوس ، وإلى أن تفت في عضد السجاعة وأن تلف الأخلاق .

ومنذ هذا العصر ، وجب على المصريين في واقع الأمر أن يكونوا فكرة سيئة عن كل موسيقى أجنبية ، لكنهم لم يستطيعوا فقط أن يزدروا موسيقاهم الخاصة بهم ، وعلى النحو الذي عرفوها عليه ، فقد كانت تحكم هذه الموسيقى التي نهضت على مبادئ أصح الفلسفات ، قوانين باللغة الحكمة ولحد تظل معه باعثة على الاحترام من جانبهم ؛ وكل الظواهر تبرهن لنا على أن ما رفضوه حقيقة ، على مر الأيام ، من هذا الفن قد جاءهم من آسيا .

فلقد عرفنا أن القوانين الخاصة بالموسيقى في مصر لم تكن تتقبل فيها<sup>(١)</sup> إلا ما كان من طبيعته أن يسامي بالرزوخ وأن يعودها على المشاعر النبيلة وأن ينشيء النفوس على الفضيلة ، وإن هذه القوانين كانت تحظى الزيادة البالغة والتنوع الشديد في الأنغام ، باعتبارها لا تستطيع أن تصور إلا حالة نفس الإنسان العاقل والمعتدل والمتسامح والقوى والشجاع . ونحن نعرف من جهة أخرى أن النقائص النقيصة كانت على وجه الدقة هي طابع الموسيقى الآسيوية ، تلك التي كانت شديدة التنوع<sup>(٢)</sup> ، كثيرة الانسات<sup>(٣)</sup> ، باعثة للشهوات والملذات<sup>(٤)</sup> ، رخوة متراخية ، تدعى للفسق وتحض على الرذيلة<sup>(٥)</sup> . وهذه إذن هي الموسيقى التي دخلت مصر مع مجيء الفرس عندما أصبحوا سادة لها ، وهي تلك التي رفضها المصريون .

ولكننا قد قلنا من قبل إن المثالب التي جعلت من هذا النوع من الموسيقى أمرا يستحق اللوم ، تعود بالدرجة الأساسية إلى نقيةة استخدام الآلات ، وهو الأمر

(١) نفس أنتا مدفوعون ، على الرغم منا ، لأن ذكر القارئ على الدوام بأفكار حول الموسيقى القديمة في مصر تبدو لنا متعارضة مع أفكارنا المسبقة لدأنها تحتاج دوغا انقطاع لأن تتشع وتبعد .

(٢) Apaul. Florid, lib. I

(٣) المؤلف نفسه ، والمراجع نفسه ؛ أفلاطون ، الجمهورية ، الكتاب الثالث .

(٤) أفلاطون ، المراجع السابق .

(٥) نفس المؤلف ، ونفس المراجع .

الذى يتبقى علينا أن ندلل عليه . وهذان فإن من الضروري أن نعود إلى منشأ هذه المثالب وإلى منبع التدهور الذى أصاب الفن ، وأن نضع يدينا على التوجيه الخاطئ الذى تلقاء هذا الفن فانحرف به عن الغاية التى هيئت له بفعل الطبيعة ؛ ولا فلن يكون بمقدورنا أن نفسر علام كانت تشتمل الحالة الثانية لفن الموسيقى عند قدماء المصريين ، حيث أن هذا التوجيه الخاطئ الذى تلقاء هذا الفن فى آسيا الذى تابع مسيرةه إلى مصر ، هو الذى سموا ملاحظة مسيرةه ، وبخطوات تطوره ، وهو نفسه الذى ينبغي له أن يتضح كى يدعم فكرتنا .

ومنذ البداية ، فإن من البدئى أن الصوت ، بين كل الالات الموسيقية ، هو أوطا وأكثرا طبيعية ، وأن الالات الموسيقية الأخرى لم يتم ابتكارها إلا بعد وقت طويل للغاية من اكتشاف فن الغناء . ويفترض توافق هذه الالات بالضرورة ، ليس فقط وجود معرفة مسبقة بالفن الذى جاءت هذه الالات من أجله ، وإنما كذلك وجود ومعرفة كل مبادىء الموسيقى ؛ فالعدد الضئيل للغاية من النغمات الصادرة عن تناغم وتوافق الالات الاولية ، وكذلك استعداد هذه النغمات ، يدللان بوضوح أنهم (المصريين) قد فكروا في هذه الالات ، بعضها لاعطاء المقام (التون) للصوت أو للإبقاء على الصوت في التون الذى كان المغني قد شرع فيه من قبل ، ولكن يقود هذا المغني إلى نقاط الارتكاز التى يستطيع أن نقل إليها التغيرات المختلفة في طبقات الصوت ونغماته ونبراته ، ولكن يضع الحدود التى ينبغي على المغني أن يحصر نفسه في داخلها ؛ أما بعضها الآخر فلكله يحدد إيقاع وزن الشعر أو الغناء أو الرقص . إن النغمات نفسها التى كانت تكون تناغم القيثارة ذات الأوتار الثلاثة كانت كذلك هي الأنعام التى أسس عليها القدماء مبادىء وقواعد علم العروض ؛ « فتلحين الخطابة<sup>(١)</sup> - كما يقول ذينيس هاليكارناس فى كتابه مقالة عن فن ترتيب الكلمات<sup>(٢)</sup> »

Denys d'Halicarnasse, traité de l'arrgement des mots

« يتبنى منذ البداية الفاصلة الخامسة ، فهو لا يستطيع أن يعلو نحو الحاد أو الجهير لاكثر من ثلث تونات ونصف التون ولا أن ينخفض نحو الغليظ أو الحفيض

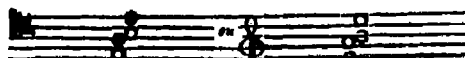
(١) كلمة لحن (Mélodie) مأخوذة هنا بمعناها الاشتراق ، فهى تعنى في هذا السياق : إيقاع الجمل الذى

يتالف منها الحديث .

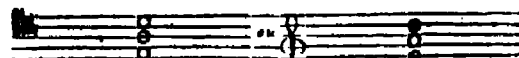
Edit, Simon. Bircou. pag. 38 (٢)

لأبعد من هذه الفاصلة<sup>(3)</sup>؛ لكن المبادئ التي نهضت على نظام ائتلاف أو تناغم القيثارة ذات الأوتار الأربع عند الإغريق كانت أوسع مدى من المبادئ التي سبق أن حددتها المصريون القدماء في تناغم أو توافق قيثارتهم ذات الأوتار الثلاثة<sup>(4)</sup>. كانت النغمة الوسطى تشكل في تناغم (هارموني) القيثارة ذات الثلاثة أوتار الفاصلة الرباعية مع النغمة الغليظة ومع النغمة الحادة، وكانت الت fremtan الطرفيتان ترددان مجموعات من ثمان وحدات (أو كتاف)<sup>(5)</sup>، وكان هذا هو أكبر امتداد ينبغي

(١) إلىكم الاختلاف الخاص بالقيارة القديمة ذات الأربع أوتار المستخدمة عند الإغريق ؟ وسنعرف بالصعوبات والمساوئ التي جرها التعديل الذي أدخل على القيارة القديمة ذات الأوتار الثلاثة .



(٢) من المفيد أن نستعرض الانتهاء إلى أن هذه الأنغام كانت الأنغام الأساسية في المقام الدورى ، وهو أقدم هذه المقامات ؛ ومنذ ذلك الوقت والمقام الدورى يبدأ بنغم أكثر اخفاضاً ، إذ كان يضمن فيه la Proslambanomène : وهو اسم أكثر الأوتار غلظة (أى أشدّها حفوتاً) في النظام الموسيقى عند اليونانيين ، وقد سمي بهذا الاسم لأنّه أضيق لأول مرة إلى الصيارة رباعية الأوتار - المترجم [ والإيمك هذا الاختلاف في حالته الأولية :



والذى يقدم بالمثل النغمات الرئيسية للطبيعة الوسطى للصوت البشري ، سواء في ذلك أن كان صوت رجل أو صوت امرأة ؛ وتوافق النغمة الحادة فصل الصيف ، وتقابل الوسطى فصل الربع ، أما الغليظة فتقابل الشتاء ؛ وف واقع الأمر فإن التأثير الانفعالي الذى يتعج هذه النغمات حين تتحدث ، له علاقة كبيرة بحركة الجلو في الفصول المقابلة ، كل منها ، لواحدة من هذه النغمات : فحيث تتعج النغمة الأحد عن انفعال قوى وتسبب بدورها قدرا كبيرا من الحرارة في الدماء فإياها تتفق أكثر من غيرها مع فصل الصيف ؛ وحيث كانت النغمة الوسطى تصدر عن انفعال معتدل وتسبب قدرا قليلا من الحرارة ، فهي تسمى ولابد إلى الربع ؛ أما النغمة الغليظة ، وهي التي لا تتعج إلا عن تردد بالغ البطء ، أو بفعل مشاعر لا تحدث سوى انفعالات واهنة لا تسبب في أى حرارة أو دفء ، فهي أكثر توافقا مع فصل الشتاء . وينكر بلوتاوك في الكتاب الرابع من أحاديث المائدة ؛ السؤال الرابع عشر ، شيئا مماثلا لهذا حين يقول ما نصه : « ويقول الدلخوري ( نسبة إلى معبد دلفي ) ان زيات الفن لم يطاعنهم قط على أسماء الأنعام أو الأوتار ؛ ولما كان العالم في مجموعه منقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسية : القسم الأول وهو قسم الطبائع الخامدة ، والثانى خاص بالطبائع المتحركة ، أما الثالث فخاص بتلك الطبائع الموجودة تحت كوكب القمر ؛ وأنها جميرا تبعد عن بعضها البعض بحسب متناسبة ؛ ويصر هؤلاء على أن لكل نغمة من النغمات واحدة من زيات الفن تقوم بحراستها : فتحرس النغمة الأولى الربة المسماة هيبيات Hypate ، أما النغمة الأخيرة فتحرسها الربة نيت Nete ؛ لكن الربة ميز mise هي التي تقوم بحراسة النغمة الوسطى ، تلك التي تستوعب وتفقد ، قدر الامكاني ، الأشياء الفانية إلى الألفة ، والأمور الأرضية إلى الأجرام السماوية على غرار ما قدمه أفالاطون بطريقة عميقة على أنهاها تحت أسماء جنيات

للصوت أن يبلغه في الحديث العادي .

وحيث ظلت الآلات الموسيقية تقتصر على هذه الأنماط الثلاثة فإنها لم تكن تستطيع أن تضر باللحن ؛ أما عندما فكر الناس في عدد أكبر من الأوتار ؛ وأمكن الفنان أن ينوع النغمات على هواه ، فقد تخلق نوع آخر من الموسيقى لم يعد يرتبط بشيء يماثل اللغة المنطقية ؛ وحيث كان يعتقد كل امرئ أن يعدل فيها طبقاً لذوقه الخاص أو تبعاً لنزواته ، فإنه لم يعد يسترشد إلا بلذة الأذن ، بل بالخيال والميل إلى التبدل ، ساعياً للتغلب على صعوبات بالغة الصخامة دونما غاية أو غرض ودون ضرورة كذلك . لكن الجهل الذي يهلك لهذه الانحرافات الباشعة على السخرية فقد بدأ يرغم الفنان على نحو ما لأن يستسلم للأمر ، وسرعان ما نسى الناس حتى تذكر المبادئ الرئيسية لفن الموسيقى ذاته ، بفعل العادة التي اكتسبوها من هذا الفن الوليد ؛ وهو فن صناعة محض .

ومع ذلك فقد انقضت قرون طوال دون أن يحملن امرؤاً بأن يغير شيئاً في الأغراض الأولية للآلات الموسيقية ؛ فبرغم أن ابتكار هذه الآلات يرجع طبقاً لكتابنا المقدسة إلى أزمان تسبق الطوفان<sup>(١)</sup> ، فإنه لم يصلنا ما يشير قط إلى أن وسائل أداء الموسيقى قد زيدت في أي بلد لأكثر من أربعة عشر قرناً بعد هذه الكارثة .

وحتى زمن سيزوستريوس ، لم يكن المصريون بعد يعرفون سوى أربعة أنواع من الآلات :

١ - القيثارة ذات الأوتار الثلاثة والتي انتهينا من الحديث عنها .

---

= أوريات الموت والحياة مطلقاً على الأولى منها اسم اتروبوس [ وهي التي تعد خاتمة خيط الحياة ] ، وعلى الثانية اسم لاحيزيس [ وهي التي تدبر المغزيل فيمتد خيط الحياة ] وبطريق على ثالثتها اسم كلوبو [ وهي التي تقوم بقطع الخيط فتنهي الحياة ] ؛ أما عن حركات السيارات الثانى فقد نسبوها إلىهن باعتبارهن جنيات<sup>(\*)</sup> ولسن ربات قبور » . انظر بخصوص هذه الأنواع من التأملات أو الأذكار : مقالة عن خلق الروح ، للمؤلف نفسه وكذلك حوارية تيماؤس لأنطون .

(\*) تسمى كذلك siréennes المستخدمة هنا : جنيات خرافية نصفها الأعلى لامرأة والنصف الآخر لطائر أو سمكة ؛ وهن يسكن الصخور الوعرة بين جزيرة كابرى وساحل إيطاليا ، ولكن يجذبون المسافرين بفعل طلاوة وسحر غناهن ؛ وحين لم يتأقلموا بعذابهن وصوتين فقد ألقين بأنفسهم إلى البحر كما تقول الأسطورة . [ المترجم ]

(١) سفر التكوين ، الأصحاح ٤ ، الآية ٢١

٢ - الدف الذي يستخدم في ضبط إيقاع الرقصات .

٣ - البوكسان أو البوق ، للإعلان عن موعد الصلوات والأضحيات والأهلة أو الأقمار الوليدة ، ولدعوة الشعب للالجتماع في المناسبات الاعتيادية عن الحياة المدنية أو لإعطاء إشارة ما في الجيوش .

٤ - النغير ، عندما يتصل الأمر ببعض الأمور الهامة التي تتطلب إسهام الشعب كله . ولم يكن هذا النغير سوى أنبوب مستقيم أو مخروطي الشكل أو هو على أكثر تقدير ينحني ببساطة عند طرفه<sup>(١)</sup> على غرار البوق أو البوكسان الذي كان يصنع من قرن بقرة ؛ مع اختلاف وحيد هو أن النغير يصنع من الخشب والصلصال أو من المعدن .

وتكلكم ، على الأقل ، كانت الآلات الموسيقية التي جملها العبرانيون معهم في هذه الفترة عند هروبهم من مصر ، بعد أن أقاموا فيها لأكثر من أربعين عام<sup>(٢)</sup> ، وعلى هذا النحو كان استخدامهم لها في البداية ، ولا يستطيع المرء أن يفترض أن هذه الآلات كانت خاصة بهم ، ذلك أنه لم تكن لترك لهم ، في حالة الأذلال التي انكمشوا إليها في مصر لا الحرية ولا وقت الفراغ اللازم كي يستخدموها ؛ ولو قد كانت لدى المصريين آلات أخرى ، لما كان هناك أدنى شك في أن الإسرائيليين لم يكونوا يتزدروا في الاستيلاء عليها ، بنفس الطريقة التي استولوا بها على الآنية الذهبية والفضية المملوكة للمصريين<sup>(٣)</sup> ؛ وفضلاً عن ذلك فقد كان بنو إسرائيل قد اعتادوا على أخلاق وطبع المصريين وعلى ديانتهم ، حتى أنهم ظلوا لوقت طويل بعد خروجهم من مصر ، يعودون إلى هذه الديانة ، وإلى هذه الطباع ، مرات عدة ، برغم

(١) إن ما نظر إليه باعتباره نايا في لوحة اسحاق Isiague لا يليو لنا سوى بوق من هذا النوع ، أما سبب الخلط الذي يزددي إلى إطلاق اسم ناي في بعض الأحيان على البوق ، والمعنى حين يكتن اسم بوق أحياناً إلى الناي عند القدماء ، هو أن كلديما كانا بالليل مصنوعين من أنبوب كا كان كلديما يحدث صفير ، وفي أن الخلاف الوحيد بينهما يكمن في الحجم إذ الناي أصغر حجماً من البوق ؛ ولهذا السبب كان يشار إلىهما ، كلديما ، باسم توبا Tuba باللاتينية وتعني الأنبوب أو باسم سيرينكس Syrinx باليونانية ، وذلك قبل أن يفكروا الناس في صنع الناي من عظمة ساق الأبل ؛ ومن الاسم اللاتيني جاء الاسم تيبيا Tibia الذي أصبح الالاتين يشيرون به بعد ذلك إلى الناي .

(٢) سفر الخروج ، الأصحاح الثاني عشر ، الآية ٤٠ .

(٣) شرحه ، ٣٥

الاعتراضات التي كان يديها موسى باسم الرب ، اذ لم يستطعوا تحت سطوة هذا الميل من جانبيهم ، أن يقاوموا رغبتهم في صنع وشن للإله أليس وأن يعبدوه<sup>(١)</sup> ، مع الأخذ بطقوس العبادة التي تعود المصريون أن يقوموا بها لهذا الإله ، وكذلك مع أداء صنوف الغناء نفسها ، والرقصات نفسها التي كان المصريون يختصون بها<sup>(٢)</sup> .

وتوكده كل الشواهد ان الأنواع الأربع من الآلات الموسيقية التي انتهينا من الحديث عنها كانت أول الآلات المعروفة . وكانت هذه أول الآلات التي استخدمها المصريون لأنها أكثر بساطة من الآلات الأخرى وأكثر منها سهولة وقابلية للاستيعاب في وقت قصير ، ولأنها كانت أكثر مباشرة وأشد تأثيرا ؛ ولم يكن قدماء المصريين يعرفون غيرها في زمن موسى .

لكن الأمر لم يكن يمضي على هذا التحريف آسيا ؛ ففي هذه الفترة نفسها كان الناس مكينين بهمة فائقة على تطوير الآلات المعروفة وابتكار آلات جديدة ؛ وسيكون من السهل على كل منا ، عن طريق التاريخ لهذه الالتراءات أن يقوم بال مقابلة بين الأحداث السياسية التي وقعت في مصر في الوقت ذاته ، وأن يتصور متى وكيف أدخلت هذه الآلات إلى هناك ، فمن المرجح أن تكون بذورها قد انتقلت إلى هناك منذ فتوحات سيزوستريوس ، أو عن طريق العبيد أو الأسرى الذين اصطحبهم هذا الغازى إلى مصر معه ، أو على يد أبناء آسيا الذين جذبهم إلى هناك ظروف ودافع مختلفة : لكن هذه البدور لم يكن بمقدورها أن تنبت وتنمو بنجاح إلا حين لم يستطع المصريون ، وقد أحضبهم الفرس ، أن يواجهوها بالمقاومة .

وطبقاً لتاريخ باروس Paros فإن هيجانيس Hyganis الفريجي ، نسبة إلى منطقة في آسيا الصغرى هو أول من اخترع الناي<sup>(٣)</sup> وأول من غنى على أساس المقام

(١) سفر الخروج ، الاصحاح الثاني والثلاثين ، الآية ١٩ ؛ ولقد كان العجل مصنوعاً من الذهب . ويقول في هذا الصدد لاكتانس ، عن الحكمة الراقة ، الكتاب التاسع ، فصل ١٠  
« إن هذا العجل الذهبى كان مثلاً للإله أليس » .

(٢) سفر الخروج ، الاصحاح الثاني والثلاثين ، الآيات ١٨ ، ١٩ . ويرد فيلون اليهودي Philon في كتابه الانشأء ان المصريين قد كانت لديهم عادة ان يغنو الأشعار وهم يرقصون حول الإله أليس .  
Joann. Marsham, canon chronicus, AEgypt, Hebr. Graec. ad seculum IX pag. (٣)  
= 112, Londini, 1672, in- fol. Lenglet du Fresnoy, Tablettes chronologiques, ect ( Deipnos. lib

الدوري، وهو في الوقت نفسه مؤلف عديد من الأغانيات الأخرى على شرف الإلهين باخوس وبان ، وقد عاش في نفس الوقت الذي كان أرثيرون Erichthon فيه يحكم أثينا ، في نحو عام ١٤٨٧ قبل ميلاد المسيح ، وبعد أربع سنوات من خروج الأسرائيليين من مصر ، وقبل ستين من حكم سيتسوستريس . ونحن هنا نشير إلى كل ذلك حتى يتبيّن القارئ بشكل أفضل ، توافق كل الأحداث التي من شأنها أن تنطبق على ما نحن بصدده ، لكي ندلل عليه .

ويرغم أن هناك احتفالاً ضئيلاً في أن يمكن رجل واحد من اختراع أشياء كثيرة ، وحده ، فإن من الأرجح على الأقل أن الناس في هذه الفترة كانوا معنيين بدرجة كبيرة بتطوير فن العزف على الناي ، وهو فن كان لا يزال حتى هذا الوقت في مرتبة تقترب من العدم ، إذ أن أبوليوس Apulée عند حديثه عن هيجانيس هذا<sup>(١)</sup> يذكر أن الناس لم يكونوا قد فكروا بعد في طبيعة الأنغام ، وأنهم كانوا يستخدمون الناي بالطريقة نفسها التي ينفعون بها في البوق ، وأنه لم تكن توجد أنواع كثيرة من الناي ، بل لم يكن قد وجد بعد الناي المتصوب ثقوباً عديدة ، وأن هيجانيس هو أول من حاول العزف على نايين في الوقت نفسه ، معاً<sup>(٢)</sup> ، وأول من أحدث عن طريق نفخة واحدة ائتلافاً بين نعمتين ، إحداهما حادة والأخرى غليظة ، بواسطة أنبوين أحدهما على

= XIV, cap. 11, pag. 617, C ) ويقول أثينايوس في المراجع السابق إنه لما كان أحد ملوك فريجيا Phrygie (ولعله هيجانيس ) يجعل الناي المقدس يحدث أنغاماً وحقيقة ، فقد كان هو أول من يبتكر الغناء بواسطته ، وجعله مطابقاً لعفقرية اللغة الدورية ( أحدى لهجات اليونانية القديمة ) .

Florid. lib. I, pag. 405. Iut. Paris, 1601 in, 16 (١)

(٢) الحديث هنا يدور حول الناي المزدوج ، وكأنه يطلقون عليه اسم الناي المختلي حين يكتن أنبوين متبعدين أحدهما عن الآخر بدأعا من النقطة التي كانا يتصلان عندها بالقرب من الفتحة ؛ وينسب بلين Pline (التاريخ الطبيعي ، الكتاب السابع ، الفصل ٥٦ ) ابتكره إلى مارسياس ، وإن كان يوربيديس في تراجيديته ريزوس Rhésus ، البيت ٩٢٢ ، يكتفي بالقول بأن مارسياس كان ماهرا في العزف على الناي .

وينسب كاليماك Callimaque نشيد إلى ديانا البيت ٢٤٤ إلى ميرفا ابتكار الناي المصنوع من عظمة ساق أبل صغير ، أو ما يطلق عليه اللاتين اسم تيسيا وهو مثقوب بعده ثقوب ؛ وقد قال بنفس هذه الأسطورة أوفيد التقويم ، الكتاب السادس ، سطر ٦٩٦ وما بعده ، ولكنه يضيف أن ميرفا قد لفظت هذه الآلة الموسيقية بعد أن لاحظت أن العزف عليها يجعلها تبدو مقطبة فالقطبه ستير [ شخص خراف نصفه الأعلى لبشر والنصف الأسفل لماعز ] ( وهو مارسياس ) وتدرب عليه ، وأصبح ماهرا في العزف به ، ثم تجاسر على تحدى ربات الغنون ، فهزمه أبوللون وعاقبه على ذلك بأن سلخه حيا .

اليمين والآخر على اليسار<sup>(١)</sup> ، وأنه هو ، في النهاية ، أول من عين ملمس هذه الآلة .

من هذه الرواية نرى أن هيجانيس لم يكن في الحقيقة هو مخترع الناي مادامت هذه الآلة الموسيقية كانت معروفة من قبّله ، وإنما هو مبتكر ل النوع جديد من الناي ، هو الناي المثقوب ثقوبًا عديدة ، وكذلك فن العرف على هذا الناي بتحديد أو تعين ملامسه ، وهو أمر قد ظل مجهولاً طبقاً لرواية أبو ليوس *Apulée*<sup>(٢)</sup> . وحول هذا المعنى نفسه لابد أن نستمع إلى هذا النص من بلوتارك<sup>(٣)</sup> : « كان هيجانيس هو أول من عزف على الناي ثم ابنه مارسياس من بعده ثم أوببيب<sup>(٤)</sup> » ؛ وقد كان بلوتارك بلا ريب يرى نفس رأينا لأنه يمضى ليقول لنا : « ذلك أنه لم يكن لا مارسياس ولا أوببيب ولا هيجانيس هم أول من ابتكر الناي كما يقدر بعض الناس ، بل إن ما يستطيع المرء أن يعرفه عن طريق الرقصات والأضحيات التي تقدم على أنغام المزمار والناي إلى أبواللون وكذلك إلى ألكي<sup>(٥)</sup> *Alcée* ، بين آلهة آخرين قد تركه [ هيجانيس ] مكتوبًا في بعض أناشيده . وفوق ذلك فإن صورته في جزيرة ديلوس توضحه ممسكاني يده اليمنى بقوسه ، ومسك في يده اليسرى ريات الفتنة ، حيث تمسك كل واحدة منهـنـ بالـةـ موـسيـقـيـةـ ، فـإـحـدـاهـنـ تـمـسـكـ بـالـقـيـاثـةـ ، وـأـخـرـيـ بـالـمـزـمـارـ ، وـثـالـثـةـ ، وـهـيـ التـيـ تـقـفـ فـيـ الـوـسـطـ ، بـالـنـايـ الـذـيـ تـقـرـيـهـ مـنـ فـمـهـ ، وـلـكـيـ لـاـ تـظـنـيـ أـنـيـ قـدـ تـخـيـلـتـ ذـلـكـ كـلـهـ [ أـقـولـ لـكـ ] إـنـ اـتـيـكـلـيـسـ وـاـيـسـتـيرـ قـدـ لـاحـظـاـ الـأـمـرـ نـفـسـهـ كـذـلـكـ فـيـ تـعـلـيقـاتـهـ .. الخ » .

أما المؤرخ القديم جوبا *Juba* الذي يشير إليه أثينايوس *Athenée*<sup>(٦)</sup> فينسب اختراع القصبة أو المونول إلى أوزيريس ، ملك إله مصر ، ولكن هذه الآلة لم تكن

(١) انظر الفصل الرابع ، من الباب الثاني من وصفنا للآلات الموسيقية عند الشرقيين ، الدولة الحديدة ، المجلد الأول ، ص ٩٦٤ ( المجلد التاسع من الترجمة العربية ) .

(٢) انظر المامش رقم ٢٧ .

De la Musique, pag 661, A. (٣)

(٤) حيث يذكر بلوتارك فيما بعد ( ص ٦٦١ C ) أنه يوجد اثنان يسميان باسم أوببيب ، فيبدو أن صاحبنا هنا هو أوببيب الأول ، ابن مارسياس .

(\*) أول ملوك الاسرائيليين ، حكم في القرن الحادى عشر قبل مولد المسيح ، وقد قتل نفسه في معركة جلبوس حيث لقي المذلة على يد الفلسطينيين ( عن التوراة - المترجم ) .

(٥) مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الرابع ، الفصل ٢٣ ، ص ١٧٥ .

سوى قصبة من القش ، وليست بها ثقوب لتعيين ملمسها ، كأنه بذلك ، مما لا يمكن معه اعتبارها آلة موسيقية ؛ وفضلا عن ذلك فإن جابلونسكي<sup>(١)</sup> يرهن لنا أن اسم أوزيريس لم يعرف في مصر إلا بعد هروب العبرانيين بقيادة موسى بنحو عشرين وثلاثمائة عام ، أى في العام ١٣٢٥<sup>(٢)</sup> قبل ميلاد المسيح ؛ ونستخلص من ذلك ، إن هذا النوع من الناي ، والناي السابق عليه . كانوا معروفين في فريجيا *Phrygie*<sup>(٣)</sup> قبل أن يعرفا في مصر ، بل حتى قبل أن يعرف اسم أوزيريس نفسه هناك<sup>(٤)</sup> .

ومهما يكن من أمر فليس ممكنا فيما يبدو لنا أن يتوصل هيجانيس إلى تطوير الناي وفن العزف عليه ، لحد من الاتقان يكفى لتقبل الناي لصاحبة الغناء الدينى ، دون أن يلقي الأمر استنكارا ، لمجرد أن يورد ذلك في تأريخه ماربردى باروس *Marbres de Paros* ، ما لم يكن الأمر قد تم بغية إضفاء نوع من القوة والرجلولة على تلك الصرخات الحادة ، التي كان يطلقها الكهان في اليونان القديمة ، بأصواتهم المختلة ، أثناء الرقصات التي كانوا يؤدونها على شرف أم الآلهة .

ولسنا نجد قط في الأرمنية المتأخرة ، مثلا كان الناي فيه مصحوبا بالصوت البشري أكثر قدما من المثال الذى يقدمه لنا سفر الملوك الأول<sup>(٥)</sup> حيث قيل : ونزل الأنبياء من الجبل تصاحبهم أصوات القيثارة والجيتار والناي وضجة الدفوف ، وكان هذا في عهد شاعر<sup>(٦)</sup> في نحو عام ١٠٥٠ قبل مولد المسيح ؛ ومع ذلك فإننا

(١) معبد كل آلة مصر ، المجلد الأول ، الكتاب الثاني ، الفصل الأول ، ٥ ، ١٦ .

(٢) لا يكفى أبدا أن نوفق هذا الحساب مع حساب المداول التاريخية التي وضعها جون بلير *Jhon Blair* .

(٣) يجمع كل الشعراء الاغريق واللاتين على أنهم يجدون في الفريجيان (أهالى فريجيا) مخترعى الناي . وقد اتبع إسيدوروس هذه الرواية التي تعود إلى زمن ضارب في القدم :

الأصول ، الكتاب الثالث ، فصل ٧ فن الموسيقى

(٤) ومع ذلك فإن ترتريس *Trezes* لم يتردد في التأثر إلى كل من عطارد وأوزيريس ونوح وبانخوس باعتبارهم معاصرين : الخليادة الرابعة ، الكتاب الثاني ، البيت ٨٢٥ وما بعده .

(٥) الاصحاح العاشر ، الآية الخامسة .

وبالرجوع إلى الكتاب المقدس ، المعهد القديم ، لم أجده هذا النص في الموضع المشار إليه . [المترجم]

(\*) ابن جويتر واتيپوك ، شاعر وموسيقى ، وهو الذى بنى أسوار طيبة التي كانت أحجارها ، كما تقول الأسطورة تصطف من تلقاء نفسها [المترجم] .

لا نزال على شكوكنا في أن مثل هذا الحشد لآلات موسيقية من أنواع بالغة التعارض ، وفي الوقت الذي كان فن العزف عليها لا يزال حديث العهد وغير معروف إلا في أضيق نطاق – قد استخدم في هذه المناسبة ، هدف آخر سوى إحداث ضجة صاحبة لا مناسبة لها ، وإن كان منغما ، وذلك بقصد أن يثير أو يلقى في قلب ومشاعر الأنبياء ، تلك الرجفة وهذا الإضطراب اللذين كان القدماء يرونهما ضروريين لتوليد حماسة النبوة ؛ وليس هناك أى سبب ظاهري لكي نفترض أن مثل هذا الخلط المضطرب من أنغام القيثارات والجيتارات ، مضافا إليها ضجة الأبواق ، يمكنه أن يصنع جموعا لحنينا متاغما وصالحا للغناء . وهكذا نستطيع نحن أن نؤكد أن استخدام الناي والجيتار والقيثارة الخ . لم يكن مألوفا أو متقبلا بعد لا في طقوس العبادة ولا لصاحبة الغناء ، ذلك أن فن العزف على هذه الآلات كان لا يزال حديث العهد ، لدرجة كبيرة ، ولدرجة كبيرة كذلك كان غير متقن .

وبالرغم من ذلك فلابد للمرء أن يكون على يقين من أن المصريين لم يكونوا قد قطعوا في التقدم في فن العزف بالآلات الفخ والآلات الورقية شوطا أكبر مما فعل الاسرائيليون ، لهذه الأسباب :

أولا : كان المصريون أبعد من هؤلاء الاسرائيليين عن تلك الشعوب التي ابتكرت وافتنت هذه الآلات ، ولذلك فلم يصلهم علم بها .

ثانيا : لأن طابعهم المعادى لكل ابتكار لم يكن ليهشيم كى يذعنوا للأخذ بذلك .

وثالثا : لأن الطبيعة المبدئية لموسيقاهم وأنظمتهم كانت مناقضة لذلك .

ومع ذلك فحيث يتحمل أن نوعا من التناقض الغريزى في الطياع ، ظل قائما دوما بين العربين والمصريين ، قد أدى إلى حمل المصريين على لفظ ما يقره العربون ، فلنأخذ ، كى نتأكد ، بشكل أفضل ، من الحالة الأولى التي كان عليها فن الموسيقى في مصر القديمة ، وسيلة أخرى للمقارنة أكثر مباشرة وأقرب منا ، يستطيع الإغريق أن يقدموه لنا ، أو تستطيع ذلك جاليات المصريين ، مادام هؤلاء الأغريق ظلوا يحتفظون لوقت طوبل بديانة المصريين وتقاليدهم وعاداتهم .

وبعد هوميروس ، الذي وصف بقدر كبير من الدقة في إيازته وأوديسياه تقاليد

الاغريق القدماء ، دليلاً موثقاً به لا يمكن أن يضللنا . وليس هناك بالتأكيد ما يمكنه أن يجعلنا نكون أدق الأفكار عن فن الغناء من صنوف المدح والتقرير التي كان يكتبهما هذا الشاعر للمنشدين فيميوس Phémius وديمودوكس Démodocus ، وما يقصه علينا أمير الشعراء هذا عن التأثيرات التي كان هذان المنشدان يحدثانه بفنهما . ومع ذلك ، وفي الوقت نفسه ، فقد لزم هوميروس الصمت التام والمطلق حول جدارة الموسيقى الآلية : فهو في كل موضع من أشعاره يقدم لنا فن العزف على الآلات في حالة مختلفة للغاية ، مما يرهن على أن الاغريق القدماء الذين كانوا قد تلقوا عن المصريين ، موسيقى بلغت تمام النضج فيما يتصل بالغناء ، لم يكتفوا عن التردد على مصر ليتعمقوا في كل مبادئ هذا الفن التي كانت تولى أكبر اهتماماً للأنشيد الملائكة بالعلم ، والقدسة ( الدينية ) والتي كان قد جلبها من هذه البلاد موسايوس وأورفيوس ، ولم يكونوا قد تعلقوا بعد ، وبدرجة كبيرة ، بفن العزف على الآلات ؛ ولم تكن القيثارة حتى ذلك الوقت ، وهي الآلة الموسيقية التي تم اختراعها منذ قرون عديدة على يد عطارد ، لستستخدم من جانبهم إلا لضبط الصوت ومساندته ، بل لقد كانت هذه الآلة تابعة للغناء ، حتى إن هوميروس لم يتطرق قط إلى تأثيرها الخاص ؛ وما لا شك فيه أن هذا الشاعر ، الذي لم ينس قط أن يسجل شيئاً كان جديراً بالتسجيل مهما تكن ضالته ، لم يكن ليحمل أن يخبرنا بأمر يختص بالموسيقى الآلية .

أما أولئك الفريجي<sup>(١)</sup> وهو أقدم من عرف بهذا الاسم لما يقرب من قرنين قبل حرب طروادة<sup>(٢)</sup> فقد علم الاغريق فن التوقيع على الآلات الورية . إذن فهذا الفن لم يكن معروفاً في مصر بعد ، وإلا لكان موسايوس أو أورفيوس قد تبناه استعماله بدلاً من هذه العيبة المطلقة لأى شيء يتيح لنا أن نجد بصيص ضوء يكشف لنا أنهما قد حصلا ، ولو قدرًا ضئيلاً من المعرفة عن هذا الفن ؛ اللهم إلا إذا كان هناك من يشاء لنا إن خلط بين فن العزف على القيثارة وبين مهارة العازف ، حين يجعل قيثارته تصدر

(١) بلوتارك ، حوار حول الموسيقى القديمة ، ص ٦٠ .

وأنظر كذلك ملاحظات بوريت Burette حول هذا الحوار .

Mémoires de l'Académie des inscriptions et belles-lettres , art. XXX , pag 254 , tom X , in 4.

Plut. ibid. pag. 667. Remarques de Burette. ibid (٢)

أنغاماً عن هذا الوتر أو ذاك كى تعطى النغم أو التون للمغني أو لتعيده إليه إذا ما حاد عنه .

أما عن الناي ، فإن هوميروس لم يتحدث عنه إلا عند وصفه لدرع أخيل في الكتاب الثامن من إلياذته ، حيث نجد الناي ينضم إلى الجيتار لصاحبة الرقصات التي تم في حفلات<sup>(١)</sup> العرس . ولكن ، حين يتحدث عن الرقصات التي كانت تم وقت جمع الكروم ، لا يشير إلا إلى الجيتار وحده ، الذي كان عندئذ يضبط ويقود صوت المغنيين<sup>(٢)</sup> ، ثم يعود ، في مكان آخر ليتحدث عن نوع من الناي الصغير يسميه سيرزكس<sup>(٣)</sup> Syrinx ، كان يستخدمه الرعاه كى يتسللوا وهم يرعنون قطعاً لهم : الأمر الذي يجعلنا نرى أن هذه الآلة كانت لا تزال بعد في اليونان باللغة الحشونة ، وفي حالة من التدنى لا تسمح باستخدامها في مناسبات أو أوساط تحظى ببعض أهمية ، في حين كانت هذه الآلة عند العربين منذ نحو قرنين تحظى بالفعل بمكانة نبيلة ، لدرجة بدت معها جديرة بصاحبة غناء الأنبياء ، أو على الأقل بصاحبة الرقصات والحركات الأخرى التي كانوا يستهضون بها أنفسهم لاستلهام النبوءات ، وهذا ، على وجه التحديد ، ما يجعلنا ندرك أكثر من غيره ، كم كان الأغريق القدماء أكثر حذراً وتحفظاً في استخدام الآلات الموسيقية ، وهو ما لم يفعله العربون الذين كانوا ، فضلاً عن ذلك ، أكثر قرباً من منبع الابتكارات أو البدع ، لكونهم أنهم يقطنون آسيا .

ولكى يقر في أذهاننا أن هذه الملاحظة ليست متسرعة أو جزافية ، فيكفى أن نقارن بين ما يقوله الشاعر الإغريقى القديم عن استخدام الناي ، وبين ما يقوله هسيود المولود في آسيا ، والذي ربما كان يقدم لنا تقليد بلاده بينما هو يقدم لنا الشخصيات التى قام بتصويرها في قصيده التى عنوانها درع أو ترس أخيل ، وسوف نرى أن الشاعر يقدم لنا الناي باعتباره يستخدم في مصاحبة الصوت في الجوقات ، وكذلك في ضبط حركات الرقص لتنفق مع مقاطع الغناء . وبأقى هذا الاختلاف الملموس للغاية ، حين نلقى إليه بالنا ، بالضرورة من اختلاف الأشلاق والتقاليد

(١) الإلياذة ، الكتاب الثامن عشر ، البيت ٤٩٥ .

(٢) شرحه ، البيت ٤٦٩ .

(٣) شرحه ، البيت ٥٢٦ .

الخاصة يبلد كل من هذين الشاعرين المتعارضين ، ومن أن الناس في آسيا تتقد حماسة بحثاً عن أساليب جديدة للأداء كان يثرون بها الآلات كل يوم ، في حين كان الناس في اليونان لا يزالون محصورين في إطار المبادئ التي انتقلت إليهم من مصر إما على يد المصريين أنفسهم وإما على يد ميلامبوس أو أورفيوس ، وإن الناس هناك كانوا لا يتسامحون إلا بصعوبة بالغة في الابتكارات أو البدع التي تفدى إليهم من مكان آخر .

إذن فلا يزال بقدورنا أن نستخلص من ذلك أن فن العزف على الناي إذا صاح أن الناي نفسه قد عرف في مصر في ذلك الوقت ، وإذا كان الأغريق قد استعماه عن المصريين استعماله – وهذا أمر ضئيل الاحتمال – ما كان ينبغي أن يكون قد تقدم كثيراً عند الأغريق ، طالما كان هذا الفن حديث العهد للغاية عند الذين اخترعوه أنفسهم ؛ ذلك لأن اليون شاسع بين النفع في ساق سبلة مجوفة أو في قصبة من العايب لاحداث صوت بها ، وبين فن مصاحبة الغناء وضبط حركات الرقص بهذه الآلة ، على التحول الذي يخبرنا به هرود ، وكذلك ، وأسباب أقوى ، بينه وبين معرفة صياغة ألحان على الناي ، كما فعل هيجانيس<sup>(١)</sup> وابنه مارسياس<sup>(٢)</sup> أو إمكانية مصاحبة الصوت البشري على غرار ما كان يفعله أوليب<sup>(٣)</sup> .

(١) يوانيس مارشام ، القانون الرمزي ، المصريون واليهود والأغريق مع تعاليمهم (ء) إلى القرن التاسع ، الناشر أعلاه ؛ بلوتارك ، حوار حول الموسيقى القديمة ، ص ٦٦ .

(٢) المؤلف نفسه والمرجع نفسه ؛ أورفید ، مسخ الكائنات ، الكتاب السادس ، سطر ٧٥ وما بعده ويخبرنا يانيس Malala Jean الذي يجعل وجود أورفيوس متزامناً مع الوقت الذي كان جديون Gédéon يحكم الأسراييلين ، أى عند نشوء منتصف القرن الثامن قبل ميلاد المسيح – يخبرنا كذلك أن مارسياس كان قد شب عن الطوق في زمن طولا Thola حفيد جديون وخليفةه ، عند نشوء نهاية القرن السادس ؛ ويقدم لنا هذا المؤلف مارسياس باعتباره ميتاكرا للناي المصنوع من قصب البوس ؛ ويقص علينا أن هذا الشخص ، الذي اتفتحت أورادجه تجاهه وفخرها بمواهبه قد انتohl لنفسه لقب إله . وانه فقد عقله ، وذهب ليلاقى بنفسه في نهر كان يحمل اسمه منذ مولده وقد ادعى الشعراء ، طبقاً لرواية هذا المؤلف ، أن مارسياس كان قد صار أبوللون بعد أن جدف ضده هذا الآله ، وأنه قد قتل نفسه في نوبة جنون .

الموسوعة البيزنطية ، المجلد الثالث والعشرين ، ص ٣١ .

وانظر كذلك حول هذا الموضوع :

Cerdenus, compend, hist. pag. 69, corp. Byzant, tom VII

Lucian. ibid, plutarque, ibid. P. (٣)

فابيوكوس ، المسابقات ، الكتاب الأول ، فصل ٤ .

وبالإضافة إلى ذلك فإن الشعراء اليونانيين القدماء لا يتحدثون قط عن عادة استصحاب الصوت بالنار ، عندما يتصل الأمر بالغريق ، وهذا عكس ما يفعلونه عندما يكونون بقصد الحديث عن أمور تصل بشعوب آسيا . بل لقد كانت هذه الآلة تلقى من قدماء الأغريق الازدراط الشديد حتى إنهم ، عندما أدخلت لأول مرة في بادهم ، قد تركوها للعيبد الفرجييان <sup>(١)</sup> ، ولهذا السبب فإن أسماء أوائل العازفين على النار ، والذين ظهروا لأول مرة عندهم ، كانت أسماء مشتقة من اللغة الفرجية ، بالإضافة إلى أنها أسماء لعيبد ، مثل أسماء: سباس ، وأدون اللذين يتحدث عنهما ألكمان <sup>(٢)</sup> Aleman ، ومثل كيون وكودالوس وبابيس الذين يشير إليهم هييوناكت Hipponacte <sup>(٣)</sup> : ومع ذلك فهناك مبرر كبير للاعتقاد بأن هؤلاء العازفين الأول للنار لم يكونوا يستحوذون كثيرا على اذن اليونان ، حيث ظهر هناك مثل شائع يستخدم أسمى كيون وبابيس للإشارة على أننا بقصد شخصين لا يمكنهما الاتفاق فيما بينهما ، وأنهما عند تنافسهما ، لا يستطيعان ، على أحسن تقدير ، إلا أن يصنعا السوء .

(١) أثينايوس : مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الرابع عشر ، الفصل الخامس ، ص ٦٢٤ .

(٢) أبو ليوس ، أثنايواز ، المراجع السابقة .

أثناء يوم ، مأدبة الفلasse ، الكتاب الخامس ، عش ، ص ١٤ .

٦) الجمهورية، الكتاب الثامن، الفصل ٦.

(٥) ليس في هذه الشهادة ، كاذبي ، أى ليس ، أو غموض ، ولهذا تصبح حاسمة في القضية التي نحن

يُصدّدها الآن.

الكبيرى لاياميننداس أنه يتقن الرقص والعزف على الناي ، ويقول نفس المؤلف . إنه ، أى إيميننداس كان يؤدى كل شيء بمهارة تفوق مهارة أى شخص في طيبة ، فقد تعلم من أولمبيودور Olympiodore كيف يغنى على أنغام الناي ، كما تعلم من كاليفرون Calliphron كيف يرقص <sup>(١)</sup> .

وهكذا يصبح منشأ الابتكارات التي تناولت فن الموسيقى ، وبصفة خاصة ، ما يتعلق منها بالآلات الموسيقية ملموسالنا بشكل جيد ، لدرجة أصبحنا معها نميز بشكل بالغ الوضوح ، المسيرة والاتجاه اللذين سارت بهما هذه الابتكارات ، ولكننا في الوقت نفسه ، لا نلحظ بعد أى أثر يجعلنا نؤمن أنها قد توغلت في مصر فيما قبل حرب طروادة .

وإذا كنا قد لاحظنا بين الرسوم التي يراها المرء على الجدران الداخلية للجبانات التي تجاور أهرام الجيزة ، أشكالا لأناس يبدون في هيئة من يعین ملمس الآلات من هذا النوع ، فإنه إما أن هذه قد رسّمت فيما بعد سواء على يد الفرس أو على يد الأغريق الذين أدخلوا إلى مصر عادة استخدام الناي الطويل ، وإما أن هذه الأشكال ليست في الواقع سوى أنماط بسيطة أو أبواق تعود إلى عهد ضارب في القدم ، وإن كان من المؤكد أن الأشخاص الذين يسكنون بهذه الآلات كانوا ينفحون فيها ، كما لو كانت هي نفسها أبواقا ؛ ويرجح أن تكون هذه الأبواق من نوع تلك الآلات التي لم يكن أهل بوزيريس وليكوبوليس وأبيدوس يستطيعون تحمل صوتها ، لأنها كانت تشبه ، ولحد مفرط ، نبيق حمار ، وهو حيوان كان يذكّرهم بعقرية طيفون المشريرة ؛ ولعل هذه الأنماط أو القصبات الطويلة هي من نوع الآلات التي يسمّيها المصريون شنو - ويه Chnou ، وهي كلمة تعنى ، طبقا لرأى جابلونسكي النغمة التي تصرّب إلى بعيد أو التي تسمع عن بعد ، أو يحمل أن يكون هذا الاسم قد أُعطي إلى هذه الآلة بسبب طولها <sup>(٢)</sup> ؛ وأخيرا لعل هذا النوع من الآلات ، الذي

(١) غير أنه كان متّمسا للدرجة التي لم يكن فيها أى طبى أكثرا منه (براعة) في إنشاد أغان على الناي ، تعلّمها على يد أولمبيودوروس ، وفي الرقص على يد كاليفرون .

(٢) يدعم أوبيانوس بالمثل كل واحد من هذين الافتراضين بالبيت التالي :

لم يحدث أن سمعنا قط ، صوتا مثيرا لغيرة القتال وال الحرب يمثل ما يفعل هذا التفير (المزار) الطويل عن <sup>٤</sup> القنصل ، ك ١ ، ف ٢٧

نضعه في طبقة الناي<sup>(١)</sup> طبقاً لرأي العلماء الذين تحدثوا عنها من قبلنا ، أن كان ، على نحو الدقة ، هو البوق الذي يستخدمه قدماء المصريين ، وهو أمر لا نسمح لأنفسنا أن نقطع فيه برأي حاسم .

ويمكن أن ينطبق كل ما قلناه على الناي على كل الآلات التي يتكون جسمها الطنان من أنبوب أو قصبة ، سواء كانت أسطوانية أو مخروطية أو كان شكلها أسطوانياً ومخروطياً في وقت معاً ، وملوية أو مثنية ، ذلك أن هذه الآلات جمِيعاً لم تكن تشكل في البداية إلا نوعاً واحداً ووحيداً ، وإن كانت أصنافها قد تبَوَّأَتْ لغير ما حد ؛ فكانت هناك أبواق من صنف الناي ، كما كانت هناك أبواق وبوقسانات باللغة التسوع ، على هذا التحْوِي .

ولقد تناول هذه الأنواع المختلفة من الآلات ، وكذلك تلك الآلات المختلفة ، بعض تغييرات جاءت من آسيا أو من الجزر المجاورة في البحر الأبيض : فهناك قد اخترع النايات البسيطة المزدوجة<sup>(٢)</sup> أو النايات الـليدية<sup>(٣)</sup> (نسبة إلى ليديا) والنايات الفريجية<sup>(٤)</sup> (نسبة إلى فريجي) والـelymes<sup>(٥)</sup> والـscytalies<sup>(٦)</sup> والـgingrines<sup>(٧)</sup> والـsambuques<sup>(٨)</sup> والـlyrophéniciennes<sup>(٩)</sup> والـnables<sup>(١٠)</sup> .

(١) انظر دراستنا عن الآلات الموسيقية المختلفة التي تجدها وسط النقوش التي تشكل زخارف للمباني القديمة في مصر وعن الأسماء التي أطلقها عليها ، في لغتها الأصلية ، الشعوب الأولى التي سكنت هذا البلد .  
[القسم الثاني من هذا المجلد] .

(٢) انظر المامش رقم ٢٨ .

Pindar. Olymp. od. V, v. 44 et 45 (٣)

(٤) يوربيديس ، الباليات ، بيت ١٢٦ وما يليه ؛ أثينابوس ، مأدبة الفلاسفة الكتاب الرابع عشر ، الفصل الثامن .

Athen. Deipn. lib IV, cap. 24 (٥) وقد اخترعها أهل فريجيا .

(٦) وقد اخترعها الفينيقيون .

Id. ibid. lib IV, cap 23.

(٧) وقد اخترعها الفينيقيون . وقد كانت نوعاً من المزامير

Id. ibid.

(٨) وقد اخترعها القابا دوكيان ، طبقاً لما يذكره كليمانس السكندرى

Strom. lib I, pag. 307

وإن كان أثينابوس (cap 23) يذكر أن الذين اخترعوها هم الفينيقيون .

épigone<sup>(١)</sup> والـ phominx<sup>(٢)</sup> والـ trigone<sup>(٣)</sup> والـ pectis<sup>(٤)</sup> والـ dichordes<sup>(٥)</sup> والـ scindapse<sup>(٦)</sup> والـ iambiques<sup>(٧)</sup> والـ magadis<sup>(٨)</sup> والـ syrigmon<sup>(٩)</sup> والـ phénice<sup>(١٠)</sup> والـ barbriton<sup>(١١)</sup> والـ ennéachorde<sup>(١٢)</sup> .. الخ .

وأحياناً فقد كل هؤلاء الذين أدخلوا بعض الابتكارات إلى الموسيقى إما إغريقاً وإما آسيوين<sup>(١٣)</sup> .

أما الآلة الوحيدة التي يتفق على نسب اختراعها إلى المصريين فهي الدف<sup>(١٤)</sup>؛  
وإذا صبح أن نحكم على القدامى بما يقول المحدثون ، فلعلنا لن نجد شعباً في العالم ، فيما  
عد الصيفيين ، قد تملك مثل هذا العدد من الأنواع المختلفة من الدفوف ، أو قد ذهب  
إلى مثل هذا المدى البعيد في فن استخدامها وتلويع نغماتها<sup>(١٥)</sup> . ومع ذلك فعلينا ألا  
نبعد عن العصور التي نستطيع أن نناوela بالدراسة ، مستندين في ذلك على بعض  
آثار توضح ما كانت عليه موسقى قدماء المصريين ، وبصفة خاصة ، ما كانه في  
العزف على الآلات الموسيقية ، وهو الشيء الذي يعطى طابع الحالة الثانية للفن في  
مصر .

(١) أي القيثارة ذات الربين وقد اخترعها الأشوريون ، كليمانس السكتندي ، المراجع السابق ، الكتاب الأول ، ص ٣٧ .

(٢) اخترعها الصقليون ، شرحه ، المراجع السابق .

(٣) اخترعها السريان ، أثينايوس ، المراجع السابق ، الكتاب الرابع ، الفصل ٩ .

(٤) اخترعها سافور (أثينايوس ، المراجع السابق ، الكتاب الرابع ، الفصل ٩) .

(٥) أو السنطور المستقيم اخترعها إيبيجون من أمريكا ، أثينايوس ، الكتاب الرابع ، الفصل ٢٥ أو لا يمكن أن تكون هذه الآلة نوعاً من الجنك (المارب) ؟ ولقد كان إيبيجون كذلك هو أول من مازج بين الجيتار (الآلات الورية) وبين الناي . (أثينايوس ، الكتاب الرابع عشر ، الفصل ٩) .

(٦) وقد اخترعها كذلك إيبيجون ، أثينايوس ، المراجع السابق .

(٧) أي القيثارة ذات التسعة أوتار وقد اخترعها الأشوريون ، شرحه ، المراجع السابق .

(٨) وقد اخترعها ترياندر من جزيرة ليسوس ، أثينايوس ، الكتاب الرابع عشر ، الفصل التاسع .

(٩) بلين ، التاريخ الطبيعي ، الكتاب الرابع ، الفصل ٥٦ ؛ كليمانس السكتندي ، المراجع السابق ، الكتاب الأول ص ٣٦ ، ٣٧ ، ٣٨ .

(١٠) Clem. Alex. Paedag. lib II, pag. 164.

(١١) انظر وصفنا للآلات الشرقية ، الباب الثالث ؛ عن الآلات الصاحبة (أو آلات الإيقاع) ، الدولة الحديثة ، المجلد الأول ، ص ٩٧٦ (المجلد التاسع من الترجمة العربية) .

كذلك فإن زيادة عدد الأوتار في القيثارة لا تعود لأبعد من قرنين قبل حرب طروادة ، أى بعد بضع سنوات من وجود هيجانيس ، ولم تكن القيثارة ذات الأوتار الأربع التي اسمها الأغريق كذلك قيثارة عطارد ، ليتبناها أورفيوس - دون جدال - إلا بعد عودته إلى اليونان قادما من مصر ، فاصدأ أن يجعل منها مقابلة لفصول السنة ( الأربع ) التي تنقسم إليها السنة في هذا البلد ، على غرار القيثارة المصرية ذات الأوتار الثلاثة عند المصريين ، والتي كان قد اخترעהها عطارد إشارة لفصول السنة الثلاثة في مصر : وتلك نتيجة ضرورية لما ينقله إلينا ديدور<sup>(١)</sup> حين يقول بأن أورفيوس ، كى يحظى بإعجاب الأغريق ، قد استبدل بأسماء آلهة مصر أسماء بعض أبطال الأغريق القدماء ، وانه أدخل ، بهذا الخصوص ، تجديدات وابتكارات على طقوس الاحتفالات الدينية التي للمصريين ، إذن فلا بد أنه قد فعل الشيء نفسه بخصوص القيثارة ، ولابد أنه قد أعطها كذلك طابعا إغريقيا ، حين ركب عليها أوتاراً ربعة ، وحين جعل كل واحدة من نغماتها الأربع تقابل واحدا من فصول السنة الأربع ؛ وان كنا لا نستطيع أن نعتقد في أنه - هو - مخترعها ، بل إننا نظن أنها تستمد أصولها كذلك من آسيا .

وعندما نقرأ عند بويك<sup>(٢)</sup> ، ان القيثارة لم تكن بعد قد زودت بأربعة أوتار وان كروبيه Croebe قد زودها بوتر خامس ثم زودها هيجانيس بالسادس .. اخ

فإنما نجد أنفسنا أمام رواية تقدم لنا مفاجأة تاريخية تبعث على الصدمة ، حتى ليدرك المرء للوهلة الأولى أن هناك خطأ من جانب المؤلف أو بالأحرى من جانب ناسخه ، الذي قد نقل ولابد ، دون أن يدرك ذلك ، بعض كلمات من سطر آخر ، وأحدث بذلك اضطرابا في الأسماء والأزمان .

إن من المستحيل أن يستطيع هيجانيس الذي عاش قبل قرنين من حرب طروادة إضافة وتر سادس إلى قيثارة كروبيه الذي لم يكن قد جاء إلى الحياة إلا قبيل الفترة التي دمرت خلالها هذه المدينة ؛ إذن فمن الواجب علينا أن نعود بإضافة الوتر الرابع للقيثارة إلى القرن الذي سبق القرن الذي عاش فيه أورفيوس ، وهناك شواهد كثيرة تدل على أن هذا الابتكار قد تم على يد أولئك نفسه ، وهو الذي علم الأغريق<sup>(٣)</sup> - فيما

(١) تاريخ المكعبات ( سترايون ) ، الكتاب الأول ، الفصل ٢٣ .

(٢) عن الموسيقى DE MUSICA ، الكتاب الأول ، الفصل ٢٠ .

(٣) انظر ما سبق ، في البحث نفسه .

يقال — فن التوقيع على الآلات ، الوترية إذ هو قد اكتسب في ذلك صيتها ذاتها<sup>(١)</sup> ؛ فهو ، طبقا لما يقدمه مفسر أو شارح أرسطوفان ، الذي وضع قوانين الجيتار والذى قام بتعليمها للإغريق ؛ وعلى هذا ، فحين نعرف أن ما كان يطلق عليه في هذا الفن اسم « قوانين » الموسيقى القديمة لم يكن شيئا آخر سوى المبادئ والقواعد التي كان على المرء طبقا لها أن يقوم بالاداء والعزف ، فإننا سندرك بسهولة أن أولئك حين أضاف وتر جديدا للقيثارة ، كان عليه ، في الوقت ذاته ، أن يصطنع مبادئ جديدة وقواعد جديدة تحكم طرق استخدامها ؛ ومع دورة الزمن أمكن كروبيه<sup>(٢)</sup> أن يضيف وتر آخر إلى القيثارة ؛ ومع ذلك فإذا حدث أن لم يكن هو على قيد الحياة إلا قبيل حصار طروادة ، فسيكون من المرجح ، والحالة هذه ، أن وتر كروبيه هذا ما كان ليصبح الوتر الخامس ، الذي يحتمل أن تكون القيثارة قد حصلت عليه بالفعل في زمن سابق .

وإذا صدقنا ما يقوله عن ذلك باوسانياس *Pausanias* فإن أمفيون قد أضاف ثلاثة أوتار إلى الأوتار الأربعة التي كانت للقيثارة ويعنى ذلك ، إذا كان المقصود هنا هو أمفيون الأول ، ان القيثارة ذات السبعة أوتار قد عرفت بدءا من العام ١٤١٧ قبل العصر المسيحي ، أى في القرن نفسه الذي عاش فيه هيجانيس وكذلك في الفترة التي يمكن أن يكون ابنه مارسياس قد عاش فيها ؛ أما حين لا تنسب هذا الابتكار إلا لأمفيون الثاني فسوف تعود أقدمية هذه القيثارة إلى العام ١٢٢٦ ق . م<sup>(٣)</sup> ، وهو ما يرجح أن تكون القيثارة ذات الأوتار الأربعة قد عرفت بالفعل قبل وجود أورفوس . إذن فقد كنا نقف على أرض صلبة عندما انتابنا الشك في أن تكون هذه القيثارة قد تم ابتكارها على يد الأخير ، وحين ظننا أنها تستمد أصولها من آسيا ، كما أنها لم تبتعد كثيرا عن الصواب حين نسبنا هذه القيثارة إلى أولئك الذي ابتكر قوانين الجيتار .

قد لا نستطيع أن نحدد ، على وجه الدقة الصارمة ، الفترة التي أدخلت فيها القيثارة ذات الأوتار السبعة إلى اليونان ، لكننا نستطيع أن نخلص إلى أنها لم تحظ هناك بالقبول إلا بعد قرون عدة من اختراعها في آسيا ؛ ولقد سميت هذه القيثارة كذلك

Remarques sur le Dialogue de Plutarque touchant la musique, art. XXX Mém. de (١)  
l'Acad. des inscriptions et belles-lettres, tom. X, pag. 254 et suiv.

Graeciae Descriptio, lib IX, de Boetica, pag. 550, Hanoviae, 1613, in- fol. (٢)

(٣) وفي الواقع فإن هذا النوع من القيثارات قد عرفه هوميروس الذي عاش قريبا من هذه الفترة .

بقيثارة عطارد ، رما لأنهم قد جعلوا منها رمزا فلكيا بأن أقاموا رابطة بين كل واحدة من نعماتها السبع وبين واحدة من الكواكب السبعة . ولقد كان هوميروس هو أول ، أو على نحو أدق ، هو أقدم مؤلف عرفناه بمحضنا عن هذا النوع من القيثارات ، حين وصف هذه الآلة الموسيقية<sup>(١)</sup> وتحدث عن المغامرة التي أدت إلى نسبة اختراعها إلى عطارد ، فقد جاءت فكرة هذه القيثارة إلى إله حين رأى سلحفاة تقبل نحوه<sup>(٢)</sup> وحين أعجب بهذه الفكرة أمسك بالحيوان على الفور ، وأفرغ صدفته من جسده وغطأها بجلد ، وثبت عليها رافعة وقنطرة لتشد الأوتار السبعة التي وضعها عليها ، وهكذا نشأت قيثارة جيدة الصنع . إن هوميروس لم يفعل ، بإعطائه لهذه الآلة أصلا مقدسا ، سوى ما كان قد فعله الشعراء الأولون من قبله ، كذلك فقد كان كل من المصريين والآخرين يكنون لقيثاراتهم من صنع عطارد تبجيلا دينيا ، وحين أراد الشعراء أن يحملوهم على تبني آلات جديدة من هذا النوع ، فقد تhtm على هؤلاء الشعراء في النهاية ، كي يدفعوا وساوسهم – أى وساوس المصريين والآخرين – أن يقربوها إليهم باعتبارها قيثارات من صنع عطارد : عندئذ كانوا يفسرون الأمر متخيلين أنه قد تم على هذا النحو ، وهنا فقط كان كل قلق أو تردد يتبدد ؛ ولم يكن القوم ليتخذوا مثل هذه الاحتياطات جميعها ما لم يكونوا يخشون الرأي العام ، والقوانين نفسها ، التي كانت تلفظ وتدين كل بدعة من هذا النوع .

وطبقا لظواهر الأمور فلم يكن يتسامع في هذه الخدعة من جانب الشعراء إلا لكي لا يedo القوم خارقين للأنظمة والمؤسسات باللغة القوية ، وإلا لكي يتم تملق ومسايرة مشاعر وأفكار الرجل العادى ، الذى لم ينشأ أبداً أن ينأى به عن أفكاره الدينية ، خوفاً من أن ينفصل في الوقت نفسه عن مبادىء ديناته ، وعن مبادىء الأخلاقيات العامة ، ولكن الشعراء والفلسفه كانوا يعرفون على الدوام أين يقفون وماذا يعني ما يقولون ؛ فترياندر Terpander كان يعرف جيداً أن هذه القيثارة ذات الأوتار

(١) نشيد إلى مرکوريوس ( عطارد ) .

(٢) قدم فيلوستر اتوس بدوze ، في لوحاته ، وصفا لهذه الآلة التي اختراعها عطارد ، وإن كان آخرون يحكون أنه حدث أن ارتطمت قدم عطارد بجسد ميت وجاف لسلحفاة تركها النيل على الشاطئ بعد الخسارة ، وهو الذي نجاء بها إلى هذا المكان عند فি�ضه ، وإذا ارتطامه بها إلى حدوث رين صادر عن أمتعتها ، فقد استلهم عطارد من ذلك فكرة صنع قيثاته منها .

السبعة ليست أول قياثة تختبر ، كما لم يكن يجهل ان هذه القياثة قد حلّت محل أخرى أكثر بساطة ، هي القياثة ذات الأربعة أوتار ؛ ونقدم برهانا على ذلك هذين البيتين من شعره ، يوردهما إقليدس في مقدمته عن الهارمون أو الناغم<sup>(١)</sup> :

غير أننا بعد أن نبذنا الأنشودة ذات الصوت الرباعي ؛

سوف نتّشّد بعد ذلك أناشيد جديدة على القياثة ذات الأوتار السبعة .

و واضح من هذين البيتين أن الأغريق كانوا قد هجروا القياثة ذات الأوتار الأربعة ، تلك التي كانت تستخدم في ذلك الوقت في ضبط الغناء ، كي تحل محلها القياثة ذات الأوتار السبعة التي أتاحت للموسيقى - الشاعر ، حين منحه سهولة في تنوع طبقة الصوت وزيادة في مدى تغيماته لأبعد مما كان يستطيع من قبل ، دافعا قويا لتأليف أغانيات وأناشيد جديدة ؛ ومع ذلك فإن علينا أن نسترعى الانتباه إلى أن هذه القياثة لم تكن تستخدم في الابهالات الدينية التي تؤدي في أيام الأعياد ، وبصفة خاصة الاحتفال الذي يقام عند اكتمال بدر الربيع ، على شرف أبواللون الكاري<sup>(٢)</sup> .

ويرغم أن القياثة ذات الأوتار العشرة قد عرفت في آسيا وحظيت باحترام كبير من جانب العبريين منذ القرن العاشر قبل الميلاد ، فيبدو مع ذلك أنها كانت لا تزال مجرّهولة لمدة بلغت ثلاثة قرون إلى ما بعد هذا التاريخ في بلاد اليونان ؛ أى إلى الفترة التي كان يعيش فيها ترياندر ؛ ذلك أن هذا الشاعر لا يتحدث عن القياثة ذات الأوتار السبعة إلا كنوع جديد من القياثات حل حديثا محل القياثة ذات الأوتار الأربعة ؛ ومن هنا نستطيع الافتراض بأن هوميروس ، الذي وضع أسطورة اكتشاف عطارد هذه القياثة ، كان هو نفسه - ربما - مخترعها ، اللهم إذا لم يكن قد سبق ابتكارها من قبل على يد أمفيون ، أما بخصوص القياثة ذات الأوتار العشرة فإن أقدم

(١) في العصور القديمة ، مؤلفي الموسيقى السبعة ، المجلد الأول ، ص ١٩ .

(٢) كثير من الشعراء

يتغدون بك على القياثة ذات الأوتار السبعة ،  
وكذلك يثنون عليك ويعجذونك في الأناشيد التي لا تعزف على القياثة ،  
عندما تعود من جديد دورة ذلك الوقت  
من الشهر على اسيطة في مهرجان أبواللون  
ويظل الاحتفال بها طول الليل ، عندما يكون القمر بدرأ .

شاعر تحدث عنها هو أيون IOn الذي عاش في نحو القرن الخامس قبل الميلاد ؛ كذلك فقد كان هذا الشاعر يونانيا من إيفيزيا في آسيا الصغرى وهو يقدم لنا القيثارة ذات الأوتار العشرة باعتبارها قد حل محل القيثارة سباعية الأوتار ، في هذه الأيات من شعره :

إنك تأتين في المرتبة العاشرة  
فيما يتعلق باتفاق ( انسجام ) اللحن الثلاثي للهارمونية ،  
فبجميع الأغريق قد كانوا - قبل القيثارة ذات الأوتار الإثنى عشر ،  
يغدون أناشيدهم على القيثارة ذات الأوتار السبعة ،  
التي كانت نادراً ما تبعج ربة العشق .

ولا يستطيع المرء أن يشك في أن كل هذه الابتكارات قد انتقلت إلى مصر وعرفت فيها بمجرد أن وجدت لنفسها إلى هناك سبيلاً ؛ ومع ذلك فينبغي أن نكون على يقين أنها قد وصلت إلى هناك متأخرة عنها في أى مكان آخر ، طبقاً لكل الأسباب التي سقناها حتى الآن ، فالعقبات التي كانت تعرّض توغلها إلى هناك كان لابد لها أن تضعف تدريجياً ثم ينتهي بها الأمر أن تتشعّش كليّاً ، مع فقدان القوانين القدّيمة هذه البلاد لقوتها وسلطتها ، ومع إفساح التقاليد القدّيمة مكانها لـ التقاليد الجديدة ، وفي الواقع فإن المرء يرى آلات موسيقية من كل هذه الأنواع مرسومة ومنقوشة فوق جدران المنشآت القدّيمة في مصر ، ويراها المرء بين يدي أشخاص يدوّنون مظاهرهم أنهم كهان مصريون ، كما نجدها بالمثل بين أيدي شخصيات أو آلهة رمزيّين ، وهم في هيئة العازف : إذن فقد كانت هذه تستخدم ليس فقط في الاحتفالات المدنية أو السياسية ، بل كذلك في الحفلات الدينية ، ذلك أننا لا ننسى لاستبعاد الحجج أو الأسباب التي تهضض ضد رأينا ، بل إننا نريد ، عكس ذلك ، أن نضع القارئ في وضع من يستطيع أن يحكم بنفسه طبقاً لمعطيات الواقع .

ومع ذلك فستظل على موقتنا من أننا لا نتصور أن يكون المصريون القدماء قد أمكنهم أن يستخدموا هذه الآلات قبل زمن اختراعها في آسيا ، فلم يكن يدخل فقط في تقاليد وأخلاقيات هذا الشعب ، وفي مبادئه الدينية والسياسية الصارمة ، أن تتقبل هذه الأنواع من الآلات الموسيقية . وليس هناك ظل لسبب في أن يرسموا على جدران مقابرهم مشاهد مرح وهو عاملين وتمرينات رياضية ورقصات الح ، وإن يقدموا

في هذه الأماكن رسوما لرحلات صيد الطيور وللمواكب الجنائزية ، ولخلافات الميلاد وعمليات التحنط وصيد السمك وأعمال الزراعة إنما بالشكل الذي نلاحظه في كهوف إيليتيا ( الكاب ) ؛ وأن يهملوا في الوقت نفسه تمثيل ذلك فوق جدران قصورهم وكذلك في المناسبات الأخرى التي تعد مناسبات سرور وحبور ومتعة ؛ كان بالإمكان أن يكون في هذا تناقض بالغ اللامعقولة من جانبهم ، وذلك حين يجتمعون في أماكن الحداد والأحزان هذه أدوات ووسائل الرفاهية والترف من كل نوع ، إلى جانب العبيد أو المجرمين الذين تعرضوا لوطأة التعذيب أو حكم عليهم بالموت ، وأن يرسموا هؤلاء وهم يعزفون على الآلات الموسيقية أمام الشخصيات الهامة ، وهو ما يراه المرء في مقابر الملوك ؛ إن هذه اللملمة تمثل شتانا متنافرا يبعث على الصدمة الشديدة ، ويتعارض مع فكرة أن المصريين يتخذون لأنفسهم من مقارهم الأخيرة هذه دورا للتسبيان والسلام والصمت الأبدي ؛ وإنه لمن المستحيل بشكل مطلق أن توفق بين ذلك وبين الدقة الوسامة التي كانت تحدوا بهم أن يراعوا في كل شيء الحشمة واللباقة ، والنظام والانسجام ، وأن يلاحظوا بشكل بالغ الصرامة التوافق والتبااغم حتى في الأشياء بالغة الصغر ، ولن يكون في ذلك بالتأكيد سوى اللامبالاة أو الاهدار لمبادئهم ، وهو أمر يستحق الإدانة إذ يؤدي إلى تنفيذ أشياء همائلة .

ومع ذلك مرة أخرى ، فلماذا لا يكون المصريون الذين لفظوا بقدر كبير من الأذراء استخدام الموسيقى المتنوعة وبالتالي استخدام الموسيقى الآلية ، قد استخدموها في الحفلات الجنائزية على وجه التحديد ، وليس في أية مناسبة أخرى أو ظرف آخر ؟ ذلك أنه يجدر باللحظة أن الآلات الجنك ( الهاوب ) التي يراها المرء مرسومة في احدى مقابر الملوك ، في حين لا يلمع المرء أى صنف آخر من الآلات الموسيقية من هذا النوع في المقابر الأخرى ، قد زودت بعدد كبير من الأوتار . وعلى هذا ، فلماذا يقومون برسمنها فوق جدران مقابرهم في حين أنهم قد استبعدوها من كل احتفالاتهم ومناسباتهم الحزينة ومن ضروب الغناء التي كانت تؤدي فيها ؟ ولماذا لا يستخدمها الكهان المصريون لصاحبة الأغيبات الجنائزية التي كانوا ينشدونها فوق مقبرة أوزيريس ، أو تلك التي كانوا يغونها ، سواء عند موت ملوكهم أو عند موت أفراد من بينهم ؟ وكيف يتأنق أن ينسى كل من ديودور الصقلى وهيرودوت ، وهما يحدثننا عن ضروب الغناء التي كانت تؤدي في هذه المناسبات أن يشيرا ، وكأنما تم

الأمر بالتنسيق بينهما ، إلى الآلات الموسيقية التي كانت تصاحب هذه الأغانيات ؟ وأى اتفاق عجيب هذا الذى يمكن أن يقوم بين هذا العدد الكبير من المؤلفين القدماء ؟ فلقد زار مصر شعراء وفلاسفة ألح كثيرون منذ عصر هزبود ولم يشر أحد منهم ، مجرد إشارة ، إلى هذه الآلات الموسيقية ، عند المصريين ، وكيف يحدث أن يتفق كل هؤلاء الذين يتحدثون عن هذا الفن وبشكل إجماعي ، على النظر إلى هذه الابتكارات باعتبارها قد ابتكرت أصلاً في آسيا وعلى يد الآسيويين ؟ إننا لا نعرف وسيلة أخرى لحل كل هذه الصعوبات إلا تلك التي أخذنا بها : فهي تتفق بين كل الواقع وتجد لنفسها دعماً تقدمه شهادات التاريخ ، كما أنها في الوقت نفسه تتوافق مع مسار الخطوات التي خطتها فن الموسيقى نحو التقدم .

ونحن حين نستعيد كل مرة ، تلك الفترة التي حصلت فيها أنواع الآلات الموسيقية المختلفة على بعض زيادة في وسائل صنعها ، فإننا نضع كل أمرىء في وضع يمكنه من أن يحدد بطريقة دقيقة وموضوعية الأزمان التي كانت هذه الآلات فيها لا تزال مجهرة في مصر ، وبالتالي نتمكن من تحديد الزمن الذي بدأت فيه الحالة الثانية لفن الموسيقى في هذا البلد ، أي الفترة التي هجرت فيها – حاكاة للآسيويين – مبادئ الموسيقى التي كانت لا تشمل إلا على الرشاقة والحمل وحيوية التعبير بالكلمات كي يكب المصريون ، أكثر ، على دراسة الموسيقى الآلية ، التي سرعان ما اندمجت ، وهي فن مصطنع محض ، بالغناء ، كما سترى بعد قليل .

يتتفق كل من فيركرات (السوري) <sup>(١)</sup> وآريستوفان <sup>(٢)</sup> ، وهما من شعراء الكوميديا ، وكذلك أفلاطون الفيلسوف <sup>(٣)</sup> ، وهم الثلاثة متعاصرون ، على نسبة كل الابتكارات الموسيقية التي أدخلت إلى اليونان إلى نحو قرن أو قرنين قبل مجئهم ( وهو

(١) بلوتارك ، حوار حول الموسيقى القديمة ، ص ٦٦٥ .

(٢) مسرحية الحب ، الفصل ٣ ، المشهد ٣ .

ونحن من جانبنا نأسف ، من أننا لم نضع هنا تحت بصر القارئ النصوص التي نشير إليها من أفلاطون وأريستوفان ، وبلوتارك ، خشية من جانبنا أن يصيب ذلك القارئ بالإرباك ؛ وإن كانت هذه النصوص باللغة الأهلية وضعها رجال شغفوا بالتعرف على حالة الموسيقى القديمة .

(٣) القوانين ، الكتاب الثالث ؛ بلوتارك ، المرجع السابق ؛ وكذلك أحاديث المائدة ، الكتاب الخامس ، السؤال الثاني ( أو القضية الثانية ) .

زمن يتفق مع الزمن الذي فتح فيه قمبيز مصر ) ، وكذلك على نسبة الاضطرابات التي أفسدت هذا الفن إلى عدم كفاية القوانين الجديدة التي تم وضعها بعد أن تم تغيير الحكومة القديمة التي كانت تقوم على الخط المصري ، تلك التي كانت تعيش قبلهم بنحو أربعين عام ، ويشكوا ثلاثة منهم من أن القوم هناك لم يتحفظوا بالقوانين التي كانت تردد كل أمور الخلاعة والفنون وكل البدع وتقضيها عن فن الموسيقى ؟ إذن فها هي نفس الأسباب تؤدي هنا إلى نفس النتائج كما حدث في مصر حين غير الفرس المشبعون بكل الابتكارات التي كانت تلف هذا الفن ، حكومتها القديمة بعد أن فتحوها .

أما الشخص الذي أصاب الغناء ، طبقاً لأقوال القدماء ، بأكثر الأضرار خطورة و مباشرة فهو ميلانيبيديس <sup>(١)</sup> Melanippide مما جعل فكريوكيس <sup>(٢)</sup> في إحدى كوميدياته ، يظهر الموسيقى في ثوب امرأة مزقة الجسد بفعل ما كانت تلقاءه على يد الموسيقيين ، وتشن شاكية بصفة خاصة من أن ميلانيبيدي قد جعل منها ، بعزفه على قيثارة ذات اثنى عشر وترا رخوة ، سقية ، خاتمة القوى ، ومع ذلك فقد رأينا قيثارات تحمل أتوناً أكبر عدداً من ذلك مرسومة في واحدة من مقابر ملوك مصر : فهل سيقال إن القدماء المصريين كانوا أقل تشدداً وأكثر تساحماً عما كان عليه الإغريق بخصوص الموسيقى ؟ لكن شهادة أفلاطون تقوض هذا الرعم . إذن فعلينا بالضرورة أن نضع كل الآلات الموسيقية من هذا النوع ، في الحالة الثانية للموسيقى في مصر .

وعليينا كذلك دون شك ، على غرار ما فعل أفلاطون ، أن ننسب الانحرافات التي أصابت الموسيقى إلى الشعراء <sup>(٣)</sup> ، وبخاصة هؤلاء الذين جعلوا الغناء يفقد وقاره النبيل ، حين بات جل همهم أن يدخلوا السرور على قلوب العامة بدلاً من أن يتولوا مسؤولية تعليمهم . وهكذا فعندما غير ثيسبيس <sup>(٤)</sup> Thespis أو شخص آخر قبله <sup>(٥)</sup>

(١) عاش ميلانيبيديس قبل ميلاد المسيح بأربعين سنة وستين عاماً ، وبعد فتح مصر على يد قمبيز بأكثر من نصف قرن .

(٢) بلوتارك ، المرجح السابق .

(٣) نكر ، أن أفلاطون يقصد بهذه الكلمة المؤلفين على وجه الاطلاق ، الذين كانوا هم ، في الوقت نفسه شعر . وموسيقيين

(٤) نانو ثيسبيس في العام ٥٣٦ ق . م .

(٥) يخبرنا أفلاطون عند قرب نهاية مقالته المعروفة مينوس Minos أن التراجيديا كانت باللغة القدم في =

الذى تيرامبى وهى الأشعار الدينية التى كانت تؤدى أصلًا للاحتفالات بموبد باخوس<sup>(١)</sup> إلى هزليات شعبية ، فقد أصبح لزاماً عليه أن يحمل محل الأغانيات الوقورة لهذا العيد أغاني أكثر خفة ، من شأنها أن تسرى عن العامة ! وحيث لم تكن هذه الأغانيات الأخيرة سوى تحريف أو محاكاة ساخرة للاغانى الأولى ، حتى أصبحت هذه هزلية تبعث على الضحك ، فإن الموسيقين الذين كانوا يؤذونها لم تستطعوا إلا أن يستبيحوا لأنفسهم كل ما عن لهم من ضروب الخلاعة ؛ ومن هنا جاءت كل المسارىء التى انزلقت إلى هذا الفن ، كذلك فقد وجهت التهم إلى فينيسياس Cinésias وفرينسis Phyrnis وتيموثيه Timothée على لسان السيدة « الموسيقى » في كوميديا فريكوسis بأنهم قد أهانوها : أما الأول وهو موسيقى زنديق ماجن<sup>(٢)</sup> فقد زاد من الاضطراب

أثينا ، وأنها قد نشأت منذ ما قبل عصر ثسيس وفرينيك Phryérique ؛ ويضيف بأنه إذا ما أراد إجراء بحث عن ذلك ، فسوف نجد أنها قد وجدت قبل تأسيس مدينة أثينا ، وأنها كانت نوعاً من الشعر الذى يدخل البهجة كثيراً على قلوب الناس ؛ أما أرسطو في كتابه فن الشعر أو البوطيقا فيظن أن التراجيديا قد جاءت عن نوع من الشعر يسمى الديتيرامبى أي قصائد المدح المغالى فيه ؛ وسوف تكتشف عندما تتصدى للضروب المختلفة من الغناء والأشعار عند المصريين القدماء أن قصائد المدح المبالغ فيه من أصل مصرى ، بل ان الاسم الذى يطلق عليها هو نفسه اسم مصرى .

(١) أفلاطون ، القوانين ، الكتاب الثالث .

وقد كان باخوس عند الأغريق هو نفسه الآله المصري المعروف في مصر باسم أوزiris ؛ ولم يكن هذا الإله الذى نقل أورفوس عبادته إلى اليونان ، بعد أن غير اسمه ، طبقاً لما يخبرنا به ديدور الصقلى ، في مكتبه التاريخية ، الكتاب الأول ، الفصل ٣٣ ، وكذلك لاكتانش فى كتابه عن الديانات الزائفة Falsa Religione ، الكتاب الأول ، الفصل ٢٢ - لم يكن شيئاً آخر سوى إله رمزى يمثل مبدأ الخصوبة .

(٢) انظر :

Mémoires de l'Academie des inscriptions et des belles-lettres, tom. XV, in 40, p. 343  
ويبدو أن أفلاطون ، هو أيضاً ، لم يكن له رأى خيدل لفينيسياس ، إذ يقول على لسان سقراط في محاورته جورجياس :

« هل تظن أن فينيسياس بن فيليس بهم كثيراً أن تؤدى أغانياته إلى الأئذن يد سامعها خير الأفضل أم أنه لا يهدف لشيء آخر سوى أن تناول أغانيه اعجاب جمهور مستمعيه ؟ »

ثم يتحدث عنه أفلاطون في مكان آخر باعتباره رجلاً سعيداً املاً للخلق .

أما أثينايوس في مؤلفه :

Deipn, lib XXII, cap. B, pag. 551

فيصور فينيسياس على أنه رجل فاسد ومؤلف خطير .

الذى أدخله ميلانوبيديس من قيل فى فن الموسيقى ، عن طريق الزخارف والحواشى التى أثقل بها من جديد كاهل اللحن ؛ أما فيرنيس<sup>(١)</sup> ، فقد كان أكثر جرأة من كل السابقين عليه ، فقد تجاسر على تخيل تكوينات جديدة من النغمات ، وتعقيدات جديدة ، ومتغيرات فى طبقات الصوت شوهدت من الطابع المبدئى للموسيقى ؛ ثم جاء بعد ذلك تيموثىيزايد على سابقيه وليزيد الطين بلة فى المدار الفبن ؛ وهذا فقد أدين فى اسبارطة بحكم يتفق بشكل مطلق مع مبادئ المصريين ؛ حكم كانت حشيشاته أنه قد علم الأطفال ، الذى عليه أن يعلمهم ، موسيقى مزدحمة الأنغام لحد مبالغ فيه ، مما جعلهم يفقدون الاعتدال الذى توحى به الفضيلة ، وأنه أحل النوع الكروماتيكي ، وهو رخوه بطبعه ، محل التأغم (الهارمونى) البسيط الذى كان - هو - قد تعلمه .

ولا يدع هذا الحكم الذى يصدر ضد موسيقى آسيوى<sup>(٢)</sup> ، كلام لا تدع السخرية والتكميم اللذين جاءا فى الكوميديات التى أشرنا للتى إليها ، الفرصة لتسرب أى شكوك لا عن نوع الموسيقى الذى كان المصريون يعدون استعمالها خطرا على الأخلاق ، ولا عن موطن أصلها ولا عن سبب فسادها ؛ ويستطيع المرء أن يرى بوضوح أنها كانت موسيقى مزدحمة الأنغام ، رخوة وأن فسادها صادر عن المساوىء التى كان القوم يحدثونها فى آسيا الصغرى ، بسبب ما كانوا يبذلونه من جهد هناك سعيا وراء زيادة الأنغام زيادة مضاعفة ، واتقال كاهل اللحن بالزخارف والحواشى حيث تزدحم الأنغام مما يؤدى إلى إزهاق روح الفن وجفاف ينابيعه ؛ ويعنى آخر فإن ما حدث فى اسبارطة كان ينبغي له أيضا أن يحدث فى مصر ، كل مرة يحاول فيها الآسيويون أن ينفذوا إليها موسيقاهم من قبل أن يستولى عليها الفرس ؛ ومع ذلك ، فبمجرد أن أصبح هؤلاء الفرس سادة لها فإن شيئا لم

(١) ظلت طريقة فيرنيس عرمة لوقت طويل فى مدارس أثينا ، انظر :

أристوفان ، السحب ، الفصل الثالث ، المشهد الثالث الآيات ٩ - ١٢

ويتحدث أристوفان لهذا كثيرا عن قينيسياس فيرنيس ولكنه لا يذكرها مرة واحدة بالغير .

(٢) تألق تيموثىيزايد فى العام ٣٥٧ ق . م ، وكان ينتسب إلى مدينة ميليه Milet فى أيونيا ، وهى منطقة فى آسيا الصغرى ، حيث الأخلاق فى أكثر حالاتها انحصارا ونفخا ، ويتحدث ديموستين Démostine باحتقار شديد عن هؤلاء الأقوام فى خطبه عن حكومة الجمهورية . ويطلق أسم خيلوس على الأغذى الأيونية اسم الأغذى الباعنة على الكآبة والمدرة للدموع ، أى الباعنة على البكاء . Philodrytos

يمثل دون أن تنتشر في أرجائها هذه الموسيقى الخطرة ، بفعل التدهور الذي اعترى الفن ، وفي واقع الأمر فإنها بمزور الأيام قد انتشرت هناك بسرعة أكبر كثيراً من تلك التي انتشرت بها في اليونان . وبلا ريب فقد كان الناي من بين أولى الآلات الموسيقية التي أدخلت إلى مصر ، وهي الآلة التي يتحدث عنها هيرودوت في كتابه الثاني من تاريخه عندما يقول : كانت السيدات في أعياد باخوس يلهن من قرية لأخرى ، ينشدن مدائح لهذا الآلة ؛ أو حين يصف العيد الذي كان يقام في بيوساطة على شرف ديانا ، والذي كان الناس يتوجهون إليه من كل صوب عن طريق النيل بالقوارب ، رجالاً ونساء ، كلهم معاً فالبعض يغدون ، يصفقون أو يدقون بأيديهم ، والبعض الآخر يغدون على الناي<sup>(١)</sup> ؟ أما النسوة فكن يُرجحن الجلجل .

ان هيرودوت هنا لا يتحدث عن أمور علم بها عن طريق النقل والرواية ، وإنما كان يتحدث عما رأه رأى العين . ولابد لنا أن نلاحظ بهذا الخصوص أنه لم يكن قد مضى بعد قرن من الزمان على دخول الفرس مصر لأول مرة ، وعلى حكمهم لها ، عندما كان هذا الرحالة يجوب هذه البلاد ؛ وبمعنى آخر ، فقد كان لابد من مرور كل هذا الوقت على الأقل حتى يتمكن المصريون من أن يحسموا أمرهم في أن يتقبلوا استخدام الناي في احتفالاتهم الدينية وأن يصحبوا أغانيتهم بالآلة كانت بسيطة للغاية ، وبلا ثقوب لتعيين ملامسها ، مع أنها كانت من قبل معروفة لهم ، وإن كانت لها وجهة أخرى . وإذا كانت الجنك أو القيثارات المزودة بعدد كبير من الأوتار قد خططت بالقبول من جانبهم في ذلك الوقت ، فمما لا شك فيه أنهم لم يستخدموها لصاحبة أغانيتهم والأعياد ، كما أن هيرودوت لم يورد عنها أية إشارة ، على النحو الذي أشار به إلى الناي الذي انتهينا من الحديث عنه ؛ وهذا دليل لنا كذلك على أن هذا النوع من الآلات الورقية التي نجدها محفورة أو منقوشة فوق جدران المنشآت القديمة في مصر لا يمكنها أن تغدو من نتاج الحالة الأولى للموسيقى في هذا البلد ، بل هي تنتهي ، عكس ذلك ، إلى الحالة الثانية .

(١) فـ ذلك الوقت ، كانت تصنع نaias باللغة الفخامة من سيقان اللوتس الذي ينمو بوفرة في ليبيا كما يخبرنا بذلك شارح أو المعلق على أعمال يوربيديس في الكلمات *livin avlon* أي الممار الليبي (الكلست ، البيتان ٣٤٦ و ٣٤٧) والتي يفسرها على هذا النحو : « وكانت النايات تصنع من سيقان اللوتس الذي ينمو في ليبيا على شواطئ نهر تريتون *Triton* هناك »

و مع ذلك فقد توقف اضطراد تقديم الموسيقى الآلية في مصر ، مع طرد الفرس ، بعد نحو ثلثين عاما من الفترة التي عاجلجناها ؛ فحين استعاد المصريون بلادهم إلى حوزتهم ، فقد عادوا إلى تثبيت النظم القديمة للأمور بها ؛ ويرغم ذلك ، فحيث لم يقدر هؤلاء أن يحتفظوا بالأمر هناك لأكثر من ستين عاما وبضعة أعوام ، وحيث قد انتزعوها الفرس منهم مرة ثانية لتأقلم نهابتهم بعد ذلك بتسعة عشرة سنة ، على يد الاسكندر الذي ترك حكم مصر للبطالة ؛ وحيث اضطر هؤلاء البطالة ، بعد ثلاثة عام إلى التخل عنها لأغسطس ، الذي قلص مصر في النهاية إلى إقليم روماني ، فإن طول الزمن ، وكذا التعود على أخلاقيات جديدة ، كل ذلك قد حما كلية ، على طول المدى ، من عقل هذه الأمة الاحترام حتى لمجرد ذكرى مبادئهم القديمة ، فبدأ الناس يتذوقون تلك الموسيقى التي لفظوها في الماضي ، وأكبوا عليها هم أنفسهم بقدر كبير من السجاح بضارعه قدر مماثل من التأجج والحماسة ، وأحرزوا فيها خطوط من التقدم حتى أنهم سرعان ما تفوقوا بهمارتهم فيها على كل الشعوب الأخرى<sup>(١)</sup> ، وكان السكndريون على وجه الخصوص ، وبصفة عامة ، مدربين على ذلك ، حتى ان الرجل من أدنى طبقات الشعب ، ذلك الذي لا يعرف كيف يكتب اسمه ، كان يستطيع أن يضع يده على أدنى خطأ يمكن أن يأتيه أى واحد ، سواء عند التوقيع على الجنى أو عند العزف على الناي<sup>(٢)</sup> . ولقد بلغ فن العزف على الناي في مدينة الاسكندرية درجة من الاتقان لحد أن بات العازفون السكndريون مطلوبين ، يستدعون إلى كل مكان ؛ وكانت السعادة تتملك الناس حين يستحذون على واحد من هؤلاء ، ولم يكن أحد يرى في الأجر الذي يدفع لهم أجرا غاليا ومبالغا في غلوه للدرجة تتجاوز المحدود ، كما أن شهرتهم وأمجادهم كانت من الأمور التي احتفى بها الشعراء .

لم يكتف البطالة بتشجيع ورعاية هذا الفن بأكثر الأساليب دويا وضجيجا ، ولكنهم طمحوا كذلك ان يرزوا هم أنفسهم فيه ؛ ولم يكن آخر ملوكهم ليستشعر أدنى حجل من أن يظهر بين الناس ملابس تشبه ما يرتديه عازفو الناي ، كي يرهن على ما تربطه بهؤلاء من صلة وعلى مكانته كعازف بينهم . كان هو نفسه ذلك الملك

الذى يقول عنه سترابون في جغرافية<sup>(١)</sup> : « وبخلاف دعاة هذا الملك وفسقه ، فقد تعلق بصفة خاصة بالعزف على الناي ، وبلغ به الحيلاء والغرور حد أنه لم يكن يخجل من أن ينظم داخل بلاطه مباريات في ذلك ، وأن ينافس المبارين الآخرين على الفوز فيها ». ومن هنا جاءت كنيته فوتتجيوس أى الزمار التي أطلقها عليه المصريون . ازدراء ، ومن هنا كذلك جاءت كنيته أوليتيس أى نافخ الناي التي أطلقها به الأغريق .

منذ ذلك الوقت والمصريون لا يقبلون فقط على استخدام الآلات الموسيقية ، بل إنهم كذلك يدعون فيها ويلغون فيها أعلى درجات النضج ، وهنا لم يعد يتحتم أن تثور في نفوسهم المواجه ضد استخدامها لتصاحب أغنياتهم الدينية ، وهو الأمر الذي يؤكده لنا كذلك الكثير من مؤرخى القرون الأخيرة من العصور القديمة ؛ فيلاحظ سترابون<sup>(٢)</sup> أنهم كانوا يبعدون أوزيبيوس في أبيدوس ، ومع ذلك فلم يكن مسموما في معبده ؛ لا لمعنى أو منشد ولا لاعزف ناي ولا لموقع على آلة وترية أن يقدم فيه عند تقديم القرابين<sup>(٣)</sup> ، عكس ما يحدث بخصوص الآلهة الأخرى ، أما ابو ليه Apulée فيخبرنا في الوصف الذي يقدمه عن عظمة وأبهة إيزيس<sup>(٤)</sup> أن العازفين على الناي الخصصين للإله سيرابيس ، كانوا يكررون على آلامهم المشية نحو الأذن التي يننى بعض ألحان اعتادوا على عزفها بالمعابد . ويورد كلوديان<sup>(٥)</sup> Claudian انه عند موت العجل أبيس ، كانت شواطئ النيل تهتز بفعل ضجة المزاهر وكان الناي المصري يضيّط إيقاع الأغانيات التي يوجهها الناس إلى إيزيس في جزيرة فاروس . ولسوف تكون لدينا شهادات أخرى لابد من ذكرها

Lib. XVII, pag. 923. (١)

Geogr. lib- XVII, pag. 941 (٢)

وقد كرر ألكساندر دالكساندر Alexandre d'Alexandre

( Genial, Deir, lib IV, cap. 17 )

كلمة بكلمة ما نذكر هنا نقلاب عن سترابون ، فيما عدا أنه قد أحل مدينة تيفيس محل مدينة أبيدوس .

فهل ياترى هو خطأ من المؤلف ؟ أم الشيء نفسه كان يحدث بالمثل في كل من أبيدوس وتفيس ؟

(٣) وهذا يتفق لحد كاف مع فقرة عند يوربيديس سبق أن أوردناها في الماش رقم ٨٢ .

Metam. lib II. (٤)

De IV cons Honor. pan. V. 625 et seqq. (٥)

لو كان الأمر يتصل بالدفوف والزاهير والجلجل أو الأجراس الصغيرة لكننا لا نتحدث هنا إلا عن الآلات الخاصة بالتلحين ( ميلودي ) ، وليس عن الآلات الصالحة ، فقد كانت هذه هي أولى الآلات التي ابتكرت وأولى الوسائل التي استخدمت ؛ ولقد استخدمت منذ أقدم العصور لضبط حركات الرقص والتسليل الصامت وإرشاد حركات الأيقاع في المعابد أو الأماكن الأخرى ، أو لصد طيفون وابعاده عن مكان العبادة ، ولهذا الدافع الأخير كذلك كانت تستخدم هذه الآلات في بعض الأحيان لمراعاة أوزان الأغانيات التي توجه إلى الآلهة .

ولعل الأول قد آن هنا كى نضع كل ما أخبرنا به الشعراء وال فلاسفة القدامى ، مما يتعلق بالحالة الثانية لفن الموسيقى في مصر ؛ ولكننا قد توسعنا بالفعل كثيرا حول أسباب ونتائج هذه الفترة الأخيرة من حياة الفن ، ذلك أن الواقع التي نستطيع أن نوردها الآن معروفة من كل العلماء ، ولسوف تتم هذه المناقشة وتطول دون عائد ، وهى التي *كنا بود لو نختصرها* ، إذا ما بدا لنا ألا مناص من أن ندخل في بعض التفاصيل التي ظلت حتى هذه اللحظة مهملة من جانب الذين أكبووا على بحوث تناول الموسيقى القدامية ؛ وذلك لتبديد التعارض المظاهري الذي قد يجدوا مائلا لبعض الأشخاص ضد الرأى الذي أفضت بنا هذه المناقشة لكي نعتقه .

لقد كانت القضية التي علينا أن نتصدى لها بالغة التعقيد ؛ كان الأمر يتعلق بأن نبرهن على أن المصريين القدماء قد كانت لديهم موسيقى ، وأن هذه الموسيقى قد تأسست على مبادئ توّكّد سعادتهم ؛ وإن ما نحوه من هذا الفن كان غريبا عليهم ومضادا لمبادئهم ، وأن هذه الموسيقى الآلية ، الراخنة بالأنغام قد نشأت وترعرعت في آسيا ، وأنها لم تستطع أن تنفذ إلى مصر بسهولة قبل أن تفتح هذه البلاد على يد قمبيز ، وإن خطوات تقدمها منذ ذلك الوقت قد تعثرت أو توقفت ، لتطور فجأة بعد ذلك وسرعة مذهلة . وفي غيبة البراهين المباشرة التي توّكّد أن الموسيقى الآلية كانت مجهولة من المصريين ، فإننا قد أقمنا أحکامنا على صمت كل المؤلفين القدامى عن ذكر الآلات الموسيقية عندما كانت تواثقهم الفرصة للحديث عن موسيقى هذا الشعب ، وعن الحالة التي كان عليها هذا الفن لدى العبيدين عند خروجهم من مصر ، وحتى نكون لأنفسنا فكرا عن العقبات التي حالت لوقت طويل دون نفاذ أى نوع من الابتكارات المتعلقة بالآلات الموسيقية ، فقد اخذنا ، كوسيلة

للمقارنة ، تلك المقاومة الحادة والعنيفة التي جابهها بها الأغريق الأقدمون ، الذين كانت تتطابق مؤسساتهم الدينية وأنظمتهم السياسية ، وكذلك أخلاقياتهم لدرجة كبيرة ، مع نظائرها عند المصريين ؛ ولقد بتنا على يقين من أن هذه الابتكارات قد جوهرت في اليونان بأقصى قدر من التشدد الصارم ، فعوقب المبتكرؤن ، ثم تأكّد لنا بعد ذلك ، بفعل حقائق ملموسة ، أن الموسيقى الآلية قد مضت من آسيا إلى اليونان ثم إلى مصر ، وأنها هناك ، قد شوّهت الطابع الأول للفن .

إننا لم ننظر لعملنا باعتباره عملاً من أعمال الفضول ، فلقد جهدنا لكي نستخلص منه كل النتائج التي تجوز - فيما بدا لنا - بعض أهمية ، سواء فيما يتصل بمسيرة الفن أو فيما يمس مصالح المجتمع ، ولوسوف نكون قد بلغنا غايتنا المنشودة لو أثينا قد نجحنا في أن ندلّل وأن نقنع أنه بقدر ما تستقر الموسيقى في الاتجاه الأول الذي تحدّد لها بفعل الطبيعة ، بقدر ما تقترب - هي - من مبادئ اللغة ، وبقدر ما تتجه نحو نضج حقيقي وتحدث أثاثاً سعيدة ، وهو شأنها في الأزمان القديمة ؛ وأنها ، على العكس ، حين تتخذ مساراً معاكساً ، نُن يكون بمقدورها إلا أن تتحلل ، وإن تصبح فوق ذلك ، ضارة مؤذية ؛ وهكذا تظل الموسيقى على احترامها طالما تظل تحفظ بطابعها الأول ، أى بالتعبير الحي وال حقيقي الذي لأنحائها البلاغة ، تلك التي تتغلغل حتى مكمن الروح ، وطالما ظلت تمارس على القلب والوجدان سلطتها : هكذا كانت في الواقع ، وكما رأينا ، موسيقى كل الشعوب القديمة في حالتهم الأولى ، ولعلها هي كذلك أكمل أطوارهم الحضارية ، وهي تلك الحالة التي اكتفوا فيها بالرواية الشفهية المغناة ؛ ولكن حين اكتفى فن الموسيقى بأن يتعلّق مشاعر حسية خالصة تصدر عن لذة غامضة ومصطنعة ، وحين أصبحت الموسيقى مشاعراً مباحاً لكل تزوة يأْن بها ذوق من حل ، فقد غدت شبيهة بتلك النسوة العاهرات التي لا تخظى بإعجاب غير المنحليين في الوقت الذي يوحّين فيه بأعمق قدر من الاحتقار من جانب الشرفاء : لم تعد الموسيقى تلقى التقدير إلا من جانب أمراء الشعوب الفاسدين ؛ على هذا النحو كان أواخر البطالة وبصفة خاصة ذلك الذي أطلق عليه هزؤا وسخرية اسم فونتنجيوس وأوليتيس أى : الزمار . وعلى النحو نفسه كان السكدريلون ؛ ثم جاء على هذا المنوال بعض القياصرة الرومان وبصفة خاصة نيرون ، وهو قد جاء على شاكلة

رومان عصره : ومع ذلك فقد ظلت هذه الموسيقى عرضة للتهكم والرفض من جانب  
الفلسفه والشعوب الخاضعة لقوانين حكيمة .

كان هذا النوع الأخير من الموسيقى ، على الدوام ، نذيراً بالانحلال الامبراطوريات أو كان هو مقدمة لهذا الانحلال . ولقد نشأت هذه الموسيقى في آسيا الصغرى ، وكانت مالك هذه البلاد في أدنى درجات الاستقرار أو كانت بالأحرى مهترئة ؟ وبعد مرور وقت قصير من انتقال هذه الموسيقى إلى اليونان تغيرت الحكومة القديمة للبلاد ، واهتزت البلاد بفعل الحروب الداخلية وهاجمها اعداء خارجيون ثم غراها الغرابة وفتحتها شعوب أجنبية ؟ وحدث الشيء نفسه في عهد أوآخر البطالمة ( في مصر ) ؟ وبحق أن فتح الرومان اليونان وآسيا ومصر . وبحق أن تفدى إلى إيطاليا ترف هذه الموسيقى الذي كان قد استشرى من قبل في اليونان وفي آسيا ، وجدنا هذه الامبراطورية الشاسعة تهتز وتهددها القلاقل من كل جانب ، لتهدى العالم كله بانهيارها ، ثم ينتهي بها الأمر أن تهلك أفقاً عاصماً عند أول ضربات توجهاً إليها عشائر بيريرية ؟ ومن جهة أخرى ، فقد كانت الشعوب التي احتفظت لأطول وقت بالموسيقى في حالتها الأولى من النضج ، هي تلك التي ظلت تحافظ بسلامها ؛ وهكذا كان أفلاطون على حق حين يقول بلا يكين المسنون بمبادئ الموسيقى دون أن يصاد نظام الحكم القائم في دولة ما يخطر جسم . وقبل ذلك فيبدو أن واحداً من ملوك ليديا ، هو كريسيوس Crésus قد مر بهذه التجربة المريمة ، وكان لذلك على اقتناع تام بهذه الحقيقة الكبرى حتى أنه رد على قورش الذي كان يشك من أن الليديين كانوا يتبردون ويشرون دون انقطاع ضد سلطته : اطلب إليهم أن يرتدوا المعاطف فوق ملابسهم ، وان يتخلوا أحذية ثقيلة ، ومرهم بأن يعلموا أولادهم العزف على الآلات الموسيقية وبأن يغنو وأن يشربوا ، وسوف تجد في أقرب وقت رجالهم وقد انقلبوا إلى نساء<sup>(١)</sup> ، ولن يكون هناك بعد ما تخشاه من جانبهم . ولربما كان لنفس السبب أن الصينيين القدماء ، في فنهم العسكري ، كانوا يأمرنون ، كمناورة أو مكيدة عسكرية ، بسامع أعدائهم بعض الأخنان الخلية والشهوانية كي يجعلوا قلوبهم رقيقة رخوة ، وكانوا يرسلون إليهم النساء ليكتمل فسادهم<sup>(٢)</sup> .

(١) هيرودوت ، التاريخ ، الكتاب الأول .

= Mém, concerant l'histoie, les sciences ect des chinois (†)

وإذا كان صحيحاً أن كل ما يمكنه أن يسهم في تفسخ الأخلاق ، وإزهاق الشجاعة ، وختق الاحساس بالفضائل الكبرى ، التي هي الضمان الوحيد للهداية والسلم العاديين ، والتي تبني قوة الامبراطوريات ، فإننا نخلص من ذلك إلى أن موسيقى قدماء المصريين في حالتها الأولى ، والتي كانت تهدف إلى اعتدال وضبط العواطف والانفعالات ، كانت بالضرورة مناسبة للغاية ونافعة ، تحقق سعادة هذه الشعوب ، وأنها على العكس من ذلك في حالتها الثانية قد جاءت بالضرورة كارثة مدمرة .



## الآلات الموسيقية القديمة

العنوان الأصلي للدراسة هو :

بحث حول أنواع الآلات الموسيقية المختلفة التي يراها المرأة  
بين أعمال الحفر التي تشكل زخارف المباني القديمة في  
مصر؛ و حول الأسماء التي اطلقتها عليها الأقراام الأول التي  
سكنت هذا البلد ، تأليف المسيو فيونو الموسيقى المعنى  
بالأدب .



## الفصل الأول

### عن الآلات الورقية

#### ملاحظات تمهيدية

حيث أن الآلات الموسيقية التي يجدها المرء منقوشة أو محفورة على المباني القديمة في مصر ، قد تم رسماها على نحو بالغ الدقة والكمال على يد زملائنا [ من علماء وفناني الحملة ] أو يجدها المرء مرسومة في [ لوحات ] هذا المؤلف ؛ فإنه يصبح من قبيل اللغو أن نورد وصفا لها ؛ ولذلك فسنكتفى بالبحث في النوع الذي يمكن أن تنتهي هذه الآلات إليه ، وفي الاسم الذي عرفت به هذه الآلات عند القدماء ، وبصفة خاصة عند قدماء المصريين .

ولكم قلنا لأنفسنا ألا يمكن أن يكون للمصادفة التي تسببت في الكثير من الكشف والاحتراكات المختلفة نصيب ما في اختراع الحنك ( الهاوب ) ؟ ألا يمكن أن يكون التطابق القائم بين شكل هذا النوع من الفيارات الذي نحن بصدده الحديث عنه ، وبين شكل الأقواس التي يمسكها الأبطال بآيديهم وهم على رأس الجيوش في المعارك التي نجدها مرسومة فوق جدران كثير من المباني القديمة في مصر العليا قد شكل اثرا من المصادفة أو القرف التي قامت في الأصل بين هاتين الآلين الموسيقيتين ؟ ألن يصبح بقدورنا أن نستنتج أن الصدفة التي جعلتنا في البداية نلاحظ النغمة التي يرددتها وترقوس عن طريق تردده بمجرد أن تؤدي لمسة ما إلى اهتزازه ، قد أدت وبالتالي إلى استخدام هذا القوس بمناسبة قيارة وحيدة الوتر ؟ هناك في الحقيقة ما يمكنه على نحو طيب أن يعطي بعض ترجيح لهذا الافتراض ، وهو القيارة وحيدة الوتر والتي تتخذ شكل قوس ، والتي حصلنا على رسم لها من مقبرة قديمة ، والتي يذكرها بيانشيني Bianchini والتي نقلها عنه لاورد Laborde في كتابه : مقالة حول الموسيقى<sup>(1)</sup> Essai sur la Musique . وإذا يستطيع هذا النوع من

(1) المجلد الأول ، من ٢٢٤ ، الأرقام ٦ ، ٧ .

القيثارات وحيدة الوتر ، أن يعطي نغمة تفاوت غلظتها وحدتها تبعاً لتفاوت سملك الوتر وتبعاً كذلك لتفاوت طوله أو قصره ، فإننا نخلص من ذلك أن هؤلاء القوم قد كانت لديهم إذن قيثارات وحيدة الوتر تصدر كل منها توناً أو نغماً مختلفاً ، وأنه قد أمكن استخدامها كخلفية للصوت وأداة لضبط الغناء ، ومن جهة أخرى ، فإن الممارسة التي لم تثبت - بالتأكيد - أن خلقت إحساساً بالضيق وعدم التوافق ، ناتجين عن التغيير المستمر والمتناقض والذي كان الناس مضطرين لإحداثه بهذه الأقواس أو القيثارات وحيدة الوتر ، كان عليها بالضرورة أن تدفع إلى السعي إلى وسيلة لتبسيط سبل استخدامها ؛ وحيثند تقبل الناس ، بلا جدال ، فكرة تجميعها [أى تجميع الأوتار الطويلة والقصيرة والسميكه والرفيعة] في قيثارة واحدة ، وذلك بوضع أوتار عديدة فوق القوس الواحد تبعاً فيما بينها بمسافات متناسبة ، وهكذا ستنشأ القيثارة ذات الوترين والقيثارة ذات الأوتار الثلاثة وذات الأوتار الأربع ، والقيثارات خمسية الأوتار ، وسداسيتها ، وسباعيتها ... الخ ، وبهذه الوسيلة فإن المميزات التي كانت تتوزع مبدئياً بين عدد كبير من الأقواس وحيدة الوتر سوف توجد موحدة في قوس واحد متعدد الأوتار ، على النحو الذي نراه في الجنك المصري .

وعلى كل حال فإننا بعد ، لا نقدم هذه الفكرة إلا في شكل افتراضي ؛ ولنست لدينا أى مزاعم تعطى هذه الفكرة الآن أهمية أكبر من ذلك ، وهذا السبب فإننا لن تتوقف عندها لوقت طويل .

## المبحث الأول

### عن الطيبوتى أو ذلك الاسم النوعى الذى أطلقه قدماء المصريين على الآلات الوتيرية طبقاً لما يقوله جابلونسکى

عندما يتعلّق الأمر بتفسير ما يتصل بعادات الأقدمين وفنونهم ، فلن يكون بقدورنا أن نورد رواية ما ، إلا بعد كثير من التحوطات ؛ فمثل هذه الأمور ، تخضع عادة لكثير من الاختلافات وكثير من التباين ، وتمثل للذهن في البداية بطريقة غامضة غير موثوق بها لحد كبير ، وذلك بفعل الروايات المتوعة التي يوردها عنها المؤلفون ، الذين يختلفون في غالبيتهم العظمى فيما بينهم ، إما بسبب اللغة التي كتبوا بها ، وإما بسبب تباعد الأزمان التي عاشوا فيها ، لحد لا يستطيع المرء معه أن يقيم شيئاً إيجابياً قبل أن يقارن بين رواياتهم ، وهذا هو بالتأكيد ما فعلناه .

لقد أخذنا من جابلونسکى مرشدًا ؛ وحين نستمد العون من أمثال هذا العالم فإننا نظن أن بقدورنا أن نكب بثقة على الأبحاث التي يلّيها الموضوع الذى أخذنا على عاتقنا أن نعالجّه هنا .

يخبرنا هذا المؤلف<sup>(١)</sup> أن مسيحيًا قديماً يدعى جوزيف أو جوزيف ، يتحدث في مؤلف له عنوانه *Mémorial sacré*<sup>(٢)</sup> يوجد ضمن مخطوطات جامعة كامبردج ، عن آلة موسيقية مصرية تسمى بوني *buni*، وان كان توماس غالا *Tomas gala*<sup>(٣)</sup> ، وهو أول من عرف بهذا المؤلف ، في هواهشة حول كتاب *ألفه Jamblique* يدور موضوعه حول الطقوس الدينية أو الأسرار الدينية قد أبدى ملاحظة هامة للغاية ، كما يقول العلامة جابلونسکى ، وهي أن ما كتبه جوزيف في هذا الموضوع إنما هو مستمد من رسالة بروفير *Prophyre* إلى المصري أنيبون *Anebon*<sup>(٤)</sup> ، وانه بدلًا من كلمة توبوني

(١) الأعمال ، المجلد الأول ، الأصوات المصرية عند الكتاب القديمي ، تحت الكلمة تيبوتى ، ص ٣٤٤ .

(٢) في المذكرات أو كتاب التكريم المقدس ، الكتاب الخامس ، فصل ١٤٤ .

(٣) في ملاحظاته إلى إيميليخوس ، عن الأسرار ، ص ٢١٥ .

(٤) قد تكون مدفوعين إلى الاعتقاد بأن هجاء هذا الاسم قد تعرض للخطأ على يد النسخ ، وأن من الواجب أن تقرأ أنيبون *Ambon* وبذلك يصبح هذا الاسم اسم أسرة مصرية حقيقة ، إن كان هو إنما للرية =

to bouni التي نقرؤها في مخطوطة جوزيف ، لابد لنا أن نقرأها على أنها te bouni بمعنى .

ومع ذلك فإن فابريكيوس Fabricius ، وهو أول من نشر مخطوطة جوزيف ، وأول من أشار إليها في المجلد الثاني من مؤلفه : أى : المخطوط المنحول للعهد القديم *Codex. pseudepigraphus vetris Testamenti* حين يقدم اقتباساً من هذه المخطوطة يكتب to boni في النص ثم يكتب الكلمة نفسها to buni في الترجمة اللاتينية ، وإن كان العلامة جابلونسكي لا يشك فقط في أنه من الضروري أن نقرأ الاسم كلمة واحدة وهو يرى أننا نستطيع أن نجد لهذا الاسم ، الذي هو اسم لآلة مصرية ، تفسيراً في اللغة المصرية . وقد بدا له أن هذه الآلة الموسيقية هي نوع من التريبونة أو القيثارة ثلاثة الزوايا والباندورا *pandores* والسامبوقة *sambuques* ولكن يدعم ما يذهب إليه فإنه يعيد إلى الأذهان أن أثينابوس<sup>(١)</sup>

= المصرية أمبو التي يتحدث عنها إبيفان :

Epiphane, advers, Haeres. lib III, p. 1093

وقد أطلق الأغريق على هذه الربة اسم بروتو Britno ويلاحظ أن المصريين ، وكذلك الكثير من مسيحي هذه البلاد بصفة أخص ، وأكثر منهم في أي مكان آخر ، يسمون عادة باسم واحدة من أمهات .

( Vide, originis commentaria, lib I, originianorum, pag. e-3 )

بل لقد تسمى كذلك كثير من الرهبان المسيحيين في مصر بأمهات : لي أمبو *pambo* ، ولامبو *Pi-ambo* أو بامبون .

وفضلاً عن ذلك فإن هذه العادة ، التي تنتشر في كل مكان من العالم ، تظل شائعة عند الكثير من الشعوب الخديئة فيتعدد المسيحيون أسماء لباتهم من أسماء القديسين أو القديسات أو أسماء الأعياد ، ويستخدم اليهود أسماء البطاركة مثل آدم وإسحاق وداود . أما المسلمين والعرب فيتذكرون كذلك من أسماء أبرز رجالات الدين الإسلامي ، الذين يجلونهم وينظرون إليهم كقديسين ، أسماء لهم مثل : محمد ، علي ، عمر ، حسين ، شافعى الخ .

p. 330 (١)

Athen. Deipn. lib IV, p. 157 et 182; lib XIV, pag. 636. (٢)

وقد كان يقدر جابلونسكي أن يضيف إلى هذه الشهادات ما كتبه أثينابوس : الكتاب الرابع ، الفصل ٢٥ ، ص ١٨٣ ، E ، والكتاب الرابع عشر ، الفصل ٩ ص ٦٣٥ و ٦٣٨ ، والكتاب الخامس عشر الفصل الأول ، ص ٦٦٥ ، D ، وكذلك ما نقرؤه في كتاب :

le Manuel harmonique, Nicomarque, lib I, pag. 8, edition de Meibomius, Amstelodami, in- 4 .

و معجمي سويداس<sup>(١)</sup> وهيزنخيوس Suidas Hésychius وكذلك مارتيانوس كايلار<sup>(٢)</sup> Martianus capella وريتشارد بوكوك<sup>(٣)</sup> Richard pocoke ومونفوكون<sup>(٤)</sup> Montfaucon قد كتبوا حول هذه الآلات المختلفة . وأخيراً فإنه يخلص من كل ذلك إلى أن الطيبوفي هو قيثارة ثلاثة لا تختلف كثيراً عن القيثارة أو الكيتار الذي نطلق عليه اسم الجنك أو الهاوب ، وذلك في أن أوتارها كانت توقع بالمثل بواسطة ريشة العزف .

وقد بدا لهذا العالمة أن من المرجح كثيراً طبقاً لرواية بورفير وجوزيف أن الاسم To boni يستمد أصوله من اللغة المصرية القديمة ، واليكم على أي شاء أسس رأيه : في الترجمة القبطية للتوراة<sup>(٥)</sup> تحولت كلمة جيتارا الواردة في الترجمة السبعينية إلى أي ouoi ni أي : أو - أرى - في ؛ ونجد هذه الكلمة (جيتارا) في الآية ٢٧ من الأصحاح الحادى والثلاثين من سفر الخروج ؛ وفي الآية الثانية من الأصحاح الرابع عشر من سفر الرؤيا أشير إلى نوع من القيثارات باسم (resper ouoini) ، ومن جهة أخرى فإن هذه الكلمة الأخيرة حين تسبقها أداة التأنيث te التي تلحق عادة بالكلمات القبطية (لتأنيث الكلمات) ، على نحو ما تلحق نحن أدوات التأنيث بالكلمات الفرنسية ، فسوف تشكل لنا ، طبقاً لما يرى ، الكلمة teouoini وهي التي أصبحت ، بفعل تحويل أو تحرير يحدث عادة للكلمات ولاسيما عند انتقالها من لغة أخرى ، تكتب عند الأغريق tebouni بعد تحرير الـ ئ أو الـ ou إلى B :

(١) تحت كلمة Sambykai .

(٢) تحت كلمة Trignon .

(٣) زواج الأدياء ، الكتاب التاسع ، ص ٣١٣ ، طبعة جروت .

(٤) وصف الشرق ، المجلد الأول ، اللوحة ٦١ .

(٥) Antiquité expliquée, 11, 116, 140 ect.

(٦) القبطية هي لغة المصريين الأصليين ، ولكنها تعرضت لتحويلات كثيرة بفعل احتضانها لعدد هائل من الكلمات اليونانية التي دخلت إليها في عهد البطالة ؛ وقد أدت هذه الكلمات نفسها إلى إهمال أو نسيان الكلمات المصرية ، التي استخدمت - هي - بدلاً منها ، بحيث لم يعد يتبقى في الكتب المدونة بالقبطية سوى الربع من الكلمات المصرية الصرف . ومع ذلك فإن كلمة في - يوني لم ترد فقط في اللغة اليونانية ، ويحمل كثيراً أنها تنتهي حقيقة إلى اللغة المصرية .

ويقدم سان جيروم مثلاً لهذا التحرير عندما يكتب ريموبوت <sup>(١)</sup> Remoboth على أنها هي نفسها الكلمة التي يكتبها المصريون ريموبوت Remouot . ويستشهد جابلونسكي دعماً لرأيه بمنفوكون الذي وافقه على هذا الرأي حين أطلعه على عمله في هذا الموضوع ؛ كما يتحدث عن الرسائل التي كتبها له لاكروتشرة في عام ١٧٣٥ والتي أوضح فيها الأخير أنه يناصره كلية في رأيه ؛ وإن كانت براهين مؤلفنا ، بخصوص كلمة طيبون تبدو لنا قائمة على أساس متين يقدر كاف ، حتى إن شهادتي هذين العالمين اللذين يرجع إليهما ، لم تضيقاً إلا القليل إلى اقتناعنا .

---

(١) جابلونسكي ، الأعمال ، المجلد الأول ، الأصوات المصرية عند القدامي ، تحت كلمة « ريموبوت » .

## المبحث الثاني

### هل كان الطيبون يوقع أو يلمس بواسطة ريشة العازف ، وما هو الغرض الرئيسي من استخدامه

تقابل كلمة قى - بونى ، طبقا لما يظنه جابلونسكي ومونفوكون وكروتشة الكلمة اليونانية كيتارا Citara ، فهى تشير إلى آلة ثلاثة الزوايا تختلف اختلافا طفيفا عن القيثارة أو الكيتارة ؛ وهى توقع بواسطة ريشة عزف ، وهى من نفس النوع الذى يعرف باسم الجنك أو الهاوب .

وفي الحقيقة فقد كانت الآلة الموسيقية العربية المسماة كنور Kinnor التي تشير إليها الترجمة السبعينية باسم كيتارا ، تمثل في شكل جنك ، ويشير إليها الأقباط باسم قى - أوى - نى ، ويفعل التحرير تيبونى ؛ ومع ذلك فتحن لم تتبين على أى أساس أمكن جابلونسكي أن يجزم بأن هذه الآلة الموسيقية ينبغي أن تلمس أو توقع بواسطة الريشة شأنها شأن القيثارة أو الكيتار ، فلو أنه قد أتيح له ، مثلنا ، أن يتفحص هذه الآلات المحفورة أو المنقوشة على معابد مصر القديمة ، وكذا الأشخاص الذين رسموا وهم في حالة عزف عليها ، لربات على يقين من أن شيئا لا يمكنه أن يؤدى ، بأية حالة ممكنة ، لوجود عادة مماثلة ، أى للعزف على الطيبون أو الكيتار باستخدام الريشة أو قوس العزف ، وأن كل شيء هناك يشهد بذلك .

لقد كانت هذه الآلة ، على الأرجح ، مخصصة لصاحبة الصوت البشري عند الغناء الدينى ؛ فقد بدا لنا أنها كانت تستخدم على الأقل على هذا النحو ، في الاحتفال المتقوش على إفريز واجهة المعبد الكبير الموجود في دندرة . ولهذا السبب فقد أطلق في غالبية الأحيان على الجنك ( الهاوب ) اسم بسالتيرون Psalterium ، وهى كلمة تعنى الآلة التي من شأنها أن تصاحب الغناء .

ولاريب في أن القديس كليمانس السكندرى قد رأى العين هذه الواقعة حين يقول<sup>(١)</sup> : « إن تناضم البسالتيرون الهمجي حين يجعل من وقار المقامات اللحنية

أمرا محسوسا ، كان هو التموج الذى احتدأه ثرياندر عندما صاغ هذه الضراعة على النسق الدورى :

« أى جوبير ؟  
يا مبدأ كل الأشياء ؟  
ويامن تدبر كل أمر ،  
إليك أتوجه بأول نشيد أصوغه »

ولابد لنا أن نفهم من كلمة البساتريون الهمجي أداة موسيقية مصرية من خاصيتها أن تصاحب صوت المغني ، إذ كان اليونانيون يطلقون اسم الهمج أو البرابرة على الشعوب الأخرى جميرا ، كما أنهم لم يكونوا يعرفون في الزمن الذى عاش فيه ثرياندر سوى الموسيقى التى تعلموها من المستعمرات أو الجاليات المصرية الأولى التى حكمتهم أو من فلاسفه تراقىأمثال ميلاموس وأورفيوس الخ ، والذين نقلوا إليهم المعرف التى اغترفوا من مصر التى تلقوا علومهم فيها ؛ ويعنى آخر فح حيث كان الجنك أو الطيبونى هو الآلة الوترية الوحيدة ، أو الأساسية التى يجدها المرء منقوشة فوق جدران المعابد المصرية ، وحيث كان هو الآلة التى يستطيع تناغمها أن يجلب الوقار ، فيكون من المرجح اذن أن القديس كليمانس كان يريد بمحديه هذا الجنك ؛ وهناك شواهد قليلة على أنه قد استخدمت فقط ريشة أو قوس للعزف على هذا النوع من الآلات .

### المبحث الثالث

عما كان يشترك فيه الطيبون بالضرورة مع الآلات الموسيقية الأخرى ، وكذلك عن ضرورة وجود أنواع عديدة منه .

لاحظ أوفوريون ، الذي يذكره أثينايوس<sup>(١)</sup> ، أن أسماء الآلات القديمة ذات الأوتار الكثيرة تختلط في معظم الأحيان ؛ وإن هذه الآلات قلما تختلف فيما بينها ، وأن التغييرات المختلفة التي أدخلت عليها هي التي أدت إلى ظهور تسميات جديدة ، برغم أن هذه الآلات ، في حقيقة الأمر ، لم تكن تختلف كثيرا فيما بينها . وهذا على وجه الدقة هو ما يظنه دون كالمت *Don calmei*<sup>(٢)</sup> الذي يعبر عن رأيه على النحو الآتي : « فعندما يرى المرء أن البعض يزودون هذه الآلات الورية بثلاثة أوتار ، في حين يزودها آخرون بأربعة ، ويزودها فريق ثالث بسبعة ، وغيرهم بعشرة ثم باشني عشر ، وبعد ذلك يزودها آخرون كذلك بأربعة وعشرين وترا ، وأن هؤلاء يقولون أنها كانت تنقر بالأصابع وأن أولئك يرون أن الأمر كان يتم بواسطة القوس ، وأن فريقا قد صنعوا أوتارهم مشدودة من أعلى إلى أسفل وأن فريقا آخر قد وضعها على سطح الآلة [أى دون شدتها بقنطرة] فليس على المرء ، من أجل ذلك ، أن يزعم من فوره أنه بقصد آلات موسيقية متباعدة أو يظن أن أشياء تختلف فيما بينها على هذا النحو لا يمكنها أن تحمل الاسم نفسه ، ذلك أن من الأمور الاعتيادية أن تجتمع كل هذه الانواع من الأشياء وأن تضمها جمعا تحت اسم نوع واحد ، أو أن تغير في بعض الأحيان عن كل منها باسم خاص ، فلتتحقق المباني القديمة : يكم من الطرق أو الأساليب سري قيثارة الأقدمين مرسومة ؟ وكم من الأسماء أطلقت عليها ؟ إننا نعرف أن الترجمة السبعينية للتوراة قد جعلت من الكلمة العربية كنور : كينيرا أى القيثارة الحزينة وكيتارا وفورمنكس وهى آلات سباعية الأوتار ؛ وكانت هذه الآلات نفسها تحمل عند الاغريق أسماء كينيارا ، ليرا ، فورمنكس ، كيتارا ، خيليس *Chelys* وهى مصنوعة من

(١) مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الرابع عشر ، فصل ٤

(٢) Dissertation sur les instruments des Hébieux, p. 81.

عند العربين .

درع السلحفاة ، بقتيس Pectis وهي قيثارة على هيئة مشط ، باريتون أى المتعددة الأوتار ؛ ولقد استخدم الرومان هذه الأسماء نفسها ثم أضافوا إليها اسم Testudo أى القيثارة السباعية . ونحن نشير إلى كل ذلك عادة بهاتين الكلمتين : « القيثارة القديمة » .

ومع ذلك فيبدو من المرجح ، بقدر كاف ، أن هذه التسميات المختلفة لم تكن لتعلق على نوع واحد من الآلات الموسيقية ، سواء على أزمان متفرقة أو في أماكن مختلفة لو لم تكن قد تناولت هذا النوع من الآلات سوى تغييرات طفيفة ، أو لو لم يكن من شأن هذه التغييرات الطفيفة أن تحدث بالضرورة تمييزاً بين بعض هذه الآلات وبين بعضها الآخر ، في أحوال مختلفة . ولدينا أمثلة كثيرة للغاية لأسماء مختلفة أعطيت لنوع نفسه من الآلات تبعاً لكبر أو صغر أحجامها ، أو لأن شكلها أكثر أو أقل تسطيحاً أو ارتفاعاً ، دائرياً كان أو متعدد الزوايا ، أو لأن تركيبها أكثر أو أبسط تعقيداً . فعلى هذه الشاكلة نجد لدينا هذه الأنواع المختلفة من الكمان التي نطلق عليها :

كان الجيب أو الكمان الصغير ؛ pochette violon ؛

الكمان الخماسي أو الكمان الأوسط ؛ alto أو quinte

الكمان الأوسط أو الكمان العاشق ؛ viole d'amour

الكمان الزاعق أو الرنان ؛ dessus de viole

الكمان الخفيض ( العميق والخفيف ) ؛ basse de viole

الفيولونسيل ؛ violoncelle

أو الـ basse الباص ( الكمان غليظ الأوتار ) ؛

الكونتربياص ( الكمان الكبير ) ؛

ومثال ذلك أنواع الناي التي نعرفها باسم :

الناي الناعم أو الرقيق ؛ flute douce ؛

الناي المستعرض [ لاماكه بالعرض عند الشفتين ] ؛ f. traversière

المزمار الصغير ؛ octavin ؛

المزمار ؛ fifre ؛

الصفارة ( مزمار بستة ثقوب ) flageolet .. إلخ .

كذلك الحال بالنسبة لنوع الآلات التي يتمتع إليها الجيتار والقيثارة والعود والألفاف ، والعود ، والأغوات ذات الأقواس والماندولين الخ الخ .

ولقد كان الشيء نفسه ولا ريب يحدث عند الأقدمين ، فالأسماء المختلفة التي منحوها سواء للجندك أو للطيوف أو للقيثارة لم تكن تستخدم إلا للإشارة إلى بعض تغييرات طفيفة في شكلها أو في تركيبها ، أو في تناسب أجزائها وأحجامها .

وهكذا كانت لدى المصريين آلات طيبونى من أنواع مختلفة وأشكال مختلفة ، فكان لديهم ما هو على شكل جنك (هارب) وما هو على شكل قيثارة وما هو على شكل جيتار ؟ وحين نتفحص آلات الجنك التي نراها منقوشة أو مرسومة فوق المباني الأثرية في مصر ، فإننا نلاحظ تفاوت أحجامها ، وكذلك تفاوت عدد أوتارها بين القلة والكثرة<sup>(١)</sup> . ودون أن نتوقف طويلاً للحديث عن غاية كل منها ومناسبات استخدامها ، وهى أمور لا نستطيع أن نقدم تفسيرها إلا بشكل افتراضي ، فسوف نقتصر على ملاحظة أن آلات الجنك ذات الأوتار العشرة التي نراها فوق إفريز واجهة المعبد الكبير في دندرة ، وكذلك في كهوف إيليشيا<sup>(٢)</sup> (الكتاب) وفي المعبد الصغير المقام في مدينة أبو (جزيرة فيه) كانت مخصصة على ما يبدى لصاحبة ضرورة الغناء الدينى في الاحتفالات المহيبة الكبرى ، على نحو ما كانت عليه ، عند العربين ، آلة الكنور أسرى آلة الجنك أو الصنبع ذات العشرة أوتار . ولقد كان هذا النوع من الآلات ، يلقى بالمثل ، ودون جدال ، تقديرًا بالغًا من الأغريق ، إذ نجد الشاعر أيون Ion يحتفي به في شعره<sup>(٣)</sup> .

ونادرًا ما ترسم آلات الطيبونى التي تتخذ شكل القيثارة على المباني المصرية ،

(١) انظر لقيثارات المرسومة في واحدة من المباني المعاورة للأهرام الكبير بالجيزة ، وتلك المرسومة في كهوف إيليشيا (الكتاب) ، اللوحة ٧٠ ، الشكل ٢ ، وكذلك تلك الخاصة بمقابر الملوك ، وتلك الموجودة في طيبة والموجودة بالمعبد الصغير في مدينة أبو (جزيرة فيه) .

(٢) نسبة إلى القابلة إيليشيا ربة الولادة مساعدة الربة هيرا . (المترجم)

(٣) نعزف لك على القيثارة نشيدا من عشر طبقات منغمة ،  
يتميز باتساق الأنغام المعروفة على القيثارة الثلاثية ،  
فقدما كان جميع الأغريق ينشدون لك نشيدا من أربع طبقات ،  
على القيثارة السباعية متوجهين به إلى ربة نادرة من راعيات الفنون .

ففنن لم تلحظ وجود آلات من هذا النوع إلا في مكابين :

١ - فوق جدران سلم يوجد في قاع الحجرة الخامسة من المعبد الكبير في دندرة ؟ وقد زودت القيثارة التي يراها المرء في هذا المكان بأربعة أوتار ؟ ويبدو أنها كانت تستخدم هناك لصاحبة الأغاني التي تقدم في عيد من أعياد النصر .

٢ - فوق خريطة للعالم محفورة في سقف معبد صغير يقع في أعلى المعبد الكبير في دندرة ؟ وهي قيثارة ذات ثلاثة أوتار وتمثل النخبة التي تحمل هذا الاسم . وهذه القيثارة ، على الأرجح ، هي من نفس نوع تلك التي يتحدث عنها ديدور الصقل في تاريخه للعالم ، الكتاب الأول ، والتي ذكر أن كل وتر من أوتارها يوافق فصلًا من فصول السنة .

ولا تزال القيثارة تستخدم حتى اليوم ، ولا يزال يدور ذلك في بعض أحيا القاهرة ؛ ويعرف عليها المرء بسهولة في الآلة المسماة كسر ( كسرة مشددة على البين ) في أعمق أفريقيا ، وجلبها معهم عادة سكان السودان والبرابرة أو البربر حين يأتون لقضاء بعض مصالحهم في القاهرة ؛ فهذه الآلة إنما هي في الحقيقة قيثارة حقيقية ؟ ويرغم أنها قد صنعت بخشونة وبدائية فإنها تضم كل الأجزاء التي قدم هوميروس وصفا لها في أنشودته إلى عطارد . وسوف نتحدث عنها بتفصيل أكبر عندما نتصدى بالحديث عن الحالة الراهنة للموسيقى في مصر .

أما بخصوص آلات الطيبوني التي صنعت على شكل جيتار ، فإننا لم تلحظ وجودها إلا في مكان واحد ، مما قد يدفع إلى الظن بأن هذا النوع من الآلات كان أقل أهمية ، من ناحية الاستعمال ، من النوعين السابقين .

وعلى هذا فقد وجدت عدة أنواع من الطيبوني على نحو يمثل تنوع الآلات الورثية واختلافها فيما بينها . ولابد أن اسم طيبوني أو تيبوني ، وقد كان اسمًا نوعيا ، كان يطلق بصفة خاصة على الآلة الموسيقية التي تتحذى منها نمطاً ونموذجاً للأخريات ؛ ولقد كانت هذه ، في مصر ، تسمى بالطيبوني ، كما كانت تسمى عند العبرين بالآلة الكنور ؛ وكانت هي القيثارة عند اليونانيين ؛ كذلك فقد كان هذا الاسم النوعي ، في هذه وتلك من اللغات الثلاث ، فيما يبدو ، اسمًا مشتركًا لكل الآلات الموسيقية الورثية .

## المبحث الرابع ،

اسم بسالتيرون (السنطور) هو الأقدم شهرة والأوسع انتشارا ، وهو اسم لآلة مصرية . من أين جاء هذا الاسم الذي كان يستخدم صفة للطيبون ؟

ليس هناك ، بين كل الأسماء التي أطلقت على الآلات التي تحمل هذا الاسم النوعي طيبون ، اسم أوسع انتشارا وشهرة بين كل الشعوب القديمة والمحدثة من اسم بسالتيرون . ولا يشير هذا الاسم لآلة موسيقية بعينها بقدر ما يقدم لنا فكرة عن الممارسات التي من شأن الآلات الورقية أن تؤديها ، أى مصاحبة الصوت ، على النحو الذي سبق أن استرعينا إليه الانتظار .

ويشير القديس كليمانس السكندرى<sup>(١)</sup> في مؤلفه les stormates أى الطبقات إلى البسالتيرون باعتباره آلة موسيقية تستخدمن عند أداء طقوس العبادة عند المصريين . ومع ذلك ، فمن المحتمل أن نجد هذا الكاتب يتكلم بشكل أفضل مما كان يدور في عصره عنه مما كان يحدث في زمن متأخر ؛ ولكنه برغم ذلك يستخدم اسم بسالتيرون Psalterion باعتباره اسمًا نوعيا ، يمكن إطلاقه على كل الآلات الورقية التي يستخدمها المصريون ، ذلك أنه لا يستخدم هذا الاسم إلا في صيغة الجمع ، ليس هذا وحسب ، بل إنه لا يتحدث عن آلة ورقية أخرى غيرها ، بل إنه كذلك ، لا يشير في هذا المجال إلى الآلات الموسيقية الأخرى ، المختلفة ، إلا بأسمائها النوعية .

ويستمد الاسم بسالتيرون ، على وجه الترجيح ، أصله من الكلمة قديمة يلفظها العرب : سنطير (فتحة فسكون) ويشار بها اليوم إلى آلة موسيقية لها شكل الجنك أو الصنبح (الهارب) ، متخلدة وضعاً معكوساً ، وموضوعة فوق جسم زنان : وهي

(١) « ولكن إذا ما توجهوا بكل اهتمامهم إلى الناي والقيثارة والانشد والرقص والتصفيق ، كما يفعل المصريون ، وكذلك إلى مرحلة وقت فراغهم بهذه الطريقة ، فإنهم سيكونون بذلك مثالين للمغلاة ، وتحين متصلين من النظم والطريق القوي إلى أعلى حد ؛ ذلك أن أصوات الصنابح (الصاجات) والدفوف (الطبول) تردد عالية على مسامعهم ، وتدوى الآلات الموسيقية خادعة لهم » - الكتاب الثاني ، فصل ٤ من ١٦٣ .

الآلـة نفسها التي نطلق نحن عليها اسم تمبـانـون *Tympanon*<sup>(١)</sup>. أما المـصـريـون الـقـدـماء الـذـين كـانـوا يـلـحـقـون عـادـة أدـوـات التـعـرـيف والتـذـكـير والتـأـيـث.. الخـ إـلـى أـسـمـائـهـمـ ، عـلـى نـحـوـ ماـ نـفـعـلـ نـحـنـ فـيـ الـلـغـةـ الـفـرـنـسـيـةـ ، فـقـدـ كـانـ عـلـيـهـمـ لـذـلـكـ أـنـ يـضـيـفـوـاـ إـلـىـ كـلـمـةـ سـنـطـيـرـ أـدـاـةـ التـذـكـيرـ بـيـنـ *pi*ـ ، وـهـكـذـاـ كـانـواـ يـلـفـظـوـنـهاـ يـسـنـطـيـرـ .

أما الـآـشـورـيـونـ ، الـذـينـ كـانـتـ تـعـرـفـ عـنـهـمـ هـذـهـ الـآلـةـ بـالـاسـمـ نـفـسـهـ ، فـقـدـ أـلـحـقـواـ بـهـاـ النـهـاـيـةـ الـخـاصـةـ بـالـاصـطـلـاحـاتـ الـتـعـبـيرـيـةـ فـيـ لـغـتـهـمـ وـأـسـمـوـهـاـ يـسـنـطـيـرـانـ أوـ فـيـسـنـطـيـرـانـ . وـقـدـ كـانـ النـبـيـ دـانـيـالـ هوـ أـوـلـ منـ أـشـارـ إـلـيـهـاـ فـيـ التـوـرـاـةـ بـهـذـاـ اـسـمـ الـأـخـيـرـ باـعـتـيـارـهـاـ آـلـةـ مـوـسـيـقـيـةـ خـاصـةـ بـالـأـشـورـيـينـ ، وـيـلـمـسـ الـمـرـءـ بـوـضـوـحـ أـنـ لـيـكـنـ نـسـبـةـ هـذـهـ الـآلـةـ إـلـىـ الـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ ، وـلـاـ إـلـىـ الـلـغـةـ الـكـلـدـانـيـةـ ، حـيـثـ أـنـ كـلـ مـلـمـةـ فـيـ هـاتـيـنـ الـلـغـتـيـنـ لـاـ يـنـبـغـيـ لـهـاـ أـنـ تـضـمـ سـوـىـ ثـلـاثـةـ حـرـوـفـ أـوـ مـقـاطـعـ جـذـرـيـةـ ، فـيـ حـيـنـ تـوـجـدـ هـنـاـ أـرـبـعـةـ حـرـوـفـ تـشـكـلـ مـقـاطـعـ صـوـتـيـةـ فـيـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ .

وـحـيـثـ قـدـ نـقـلـتـ هـذـهـ الـآلـةـ بـعـدـ ذـلـكـ إـلـىـ الـأـغـرـيـقـ بـاسـمـهـاـ الـأـخـيـرـ ، فـقـدـ جـعـلـوـاـ اـسـمـهـاـ فـيـ الـبـدـاـيـةـ وـلـاـ رـيـبـ يـسـاـتـرـيـوـنـ ؛ وـمـعـ ذـلـكـ فـحـيـثـ أـنـ الـمـقـطـعـ الصـوـتـيـ الـثـانـيـ يـمـحـدـثـ نـغـمـةـ أـنـفـيـةـ لـابـدـ لـهـاـ أـنـ تـثـيـرـ نـفـوـرـ آـذـانـهـمـ الـرـهـفـةـ ، فـإـنـهـ بـفـعـلـ تـحـوـيـرـ يـمـحـدـثـ فـيـ الـغـالـبـ فـيـ كـلـ الـلـغـاتـ قـدـ غـيـرـوـهـاـ إـلـىـ يـسـاـتـرـيـوـنـ *Pisaltérion*ـ ، ثـمـ أـصـبـحـتـ بـفـعـلـ الـاـنـفـاـمـ إـلـىـ يـسـاـتـرـيـوـنـ<sup>(٢)</sup>ـ .

وـأـخـيـراـ فـإـنـ الـأـقـبـاطـ الـذـينـ عـادـتـ إـلـيـهـمـ كـلـمـةـ سـنـطـيـرـ بـعـدـ أـنـ حـرـفـ عـلـىـ هـذـاـ الـسـنـحـوـ ، فـجـاءـتـ مـتـكـرـةـ عـلـىـ نـحـوـ ماـ ، قـدـ أـضـافـوـاـ إـلـيـهـاـ مـنـ جـدـيدـ أـدـاـةـ التـذـكـيرـ *pi*ـ ، وـجـعـلـوـاـ مـنـهـاـ يـسـاـتـرـيـوـنـ<sup>(٣)</sup>ـ . وـهـوـ اـسـمـ لـاـ يـرـأـلـونـ يـشـيـرـوـنـ بـهـ إـلـىـ الـلـةـ مـوـسـيـقـيـةـ مـخـصـصـةـ لـمـصـاحـبـةـ الصـوـتـ .

وـمـعـ ذـلـكـ ، فـبـرـغـمـ أـنـ كـلـمـةـ يـسـنـطـيـرـ قـدـ تـنـاـولـتـهـاـ الـكـثـيرـ مـنـ الـتـغـيـرـاتـ

(١) زـوـدـتـ هـذـهـ الـآلـةـ بـأـوـتـارـ مـنـ النـحـاسـ الـأـصـفـرـ ، وـكـانـتـ تـقـرـ بـرـيشـةـ صـغـيـرةـ مـنـ الـخـشـبـ .

(٢) يـخـرـنـاـ فـوـسـيـوسـ *Vossius*ـ أـنـ الـكـلـدـانـيـنـ قـدـ اـعـتـادـوـاـ عـلـىـ أـنـ يـسـتـبـدـلـوـاـ حـرـفـ الـلـامـ بـحـرـفـ الـنـونـ ، وـمـخـاصـيـةـ فـيـ الـكـلـمـاتـ الـدـخـيـلـةـ عـلـىـ لـغـتـهـمـ ، وـأـنـ الـعـرـبـيـنـ قـدـ تـطـبـعـوـاـ بـهـذـهـ الـعـادـةـ أـثـاءـ الـسـرـ الـبـالـيـ .

(٣) (Kircher ، *lingua AEgypt. restituta* ) ، الـلـغـةـ الـمـصـرـيـةـ الـمـصـوـيـةـ .

والتحويرات فإن الماء يرى بوضوح أنها ظلت على الدوام تستعمل من جانب الشعوب الشرقية القديمة ، باعتبارها صفة لآلات الطيبونى ، أى للآلات الورقية التي من شأنها مصاحبة الصوت ، وليس باعتبارها اسما يطلق على آلة موسيقية بعينها .

## الفصل الثاني

عن آلات النفح المختلفة عند قدماء المصريين ، وعن  
أصلها ، وعن استخداماتها وأسمائها .

### المبحث الأول

عن اختراع وأصل الناي بصفة عامة

لعل حادثا قريب الشبه بذلك الذى أدى إلى ابتكار الآلات الورثية مثل آلات القيثارة التى تحدثنا عنها في بداية الباب السابق ، هو الذى أدى بالمثل إلى تخيل آلة الناي ؛ فالصوت الذى تحدثه الرجع عند مرورها بجسم أجوف يمكن أن يؤدي في البداية إلى الاليماء بفكرة النفح في قصبة بسيطة<sup>(١)</sup> ، لنحصل من جراء ذلك على صوت ؛ وحيث أن كل قصبة غاب من طول مختلف تحدث بالضرورة صوتا مخالفا لما تحدثه قصبة من طول آخر ، فإن من المرجح أن يكون قد تم تقريب كل هذه القصبات تبعا لأطوالها الخاصة ، بقصد ألا تصنع في النهاية سوى آلة ناي واجهة تستطيع كل النغمات أن توجد وأن تتنظم بها ، وهو ما أدى إلى صنع الناي ذى القصبات السبع الذى أطلق عليه اسم ناي الإله بان<sup>(٢)</sup> ، أى الناي الذى يصدر كل الأنغام ، لأنه في الواقع الأمر يعطى كل النغمات الدياتونية المختلفة ؛ وفي النهاية ، ومع دورة الزمن ، فلابد أن الناس ، كما هو مرجع ، قد ارتأوا أن يثبتوا في قصبة واحدة ووحيدة وبالتالي ، الأبعاد المختلفة لأطوال القصبات السبع السابقة بأن يتقوها ثقبا في المكان الذى ينتهي عنده طول كل منها ، وهكذا تكون الناي ذو القصبة الواحدة<sup>(٣)</sup> .

(١) كوكريوس ، عن طبائع الموجودات ، الكتاب الخامس ، بيت ١٢٨١ وما بعده .

(\*) بان ، هو إله المراعي والقططان ؛ وكان يهرب الجبال والوديان مشتا أو منظما لقصبات حوريات الغاب ، مصططحا معه الناي الرعوى الذى اخترعه ، وكانت له أقدام وفرون ماعز ، وكان ظهوره يوحى بالفرع والرعب . [ المترجم ]

(٢) ييلو أن الناي ذا القصبة الوحيدة ، والمتقوها عادة ، لم يكن له في البداية من مقدمة سوى فتحة =

وفي الوقت نفسه ، فإن هناك نوعا ثانيا من النبات يسمى المونول أو وحيد القصبة ، جاء على غرار النوع الأول (قبل تطوره) ، ولم يكن سوى قصبة بسيطة من البوص ، الأمر الذي أدى إلى حدوث بعض الخلط ، وولد نفور المؤلفين أو شكوكهم بخصوص أصل ، ومنشأ النباتات وحيدة القصبة ، على النحو الذي ستراتينا الفرصة قريبا ان نتبينه .

---

=الفوهة العليا ؛ وعلى الأقل ، فلا تزال هي حتى اليوم الفتاحة الوحيدة للنار أو « الفلاوات » المصري ، المعروف باسم نار الراويش ؛ ونعتقد نحن أن له أصلا بالغ القد .

## المبحث الثاني

### عن اختراع وعن أصل آلة الناي المصري

من المؤكّد أن الناس قدّيماً في مصر كانوا يستخدمون أنواعاً كثيرة ومتّفّلة من آلة الناي ، نرى رسوماً لها داخل جبانات الجيزة ، وفي كهوف الجبل الواقع في مدينة إيليتيا القدّيمة ( الكتاب حالياً ) .

وقد نسب أوفريون في كتابه الشعراء الغنائيوس<sup>(١)</sup> إلى عطارد اختراع الناي البسيط ذي القصبة الواحدة ( المونول ) ، وإن كان آخرون ينسبون شرف صنعه إلى سيوث Seuth وروناكس ميديس Ronax Médes ؟ وقد يكون اسم سيوث هو نفسه اسم تحوّق الذي يطلقه أفالاطون على عطارد ، أو لعلّ الاسم لم يكن سوى صفة يشار بها إلى أول رجل عبقري ابتكر استخدام الناي أو فن العزف عليه . كما يشار بهذه الصفة نفسها إلى أول من اسس فن اللغة وفن الكتابة .

وتخبرنا جوبا Juba<sup>(٢)</sup> في كتابه الرابع من مؤلفه التاريخ المسرحي *Histoire Théâtrale* أن المونول أو الناي وحيد القصبة قد تم اختراعه على يد أوزيريس ، وهو نفس ما يقال بالنسبة للناي الذي أطلق عليه اسم فوتنيكس Photinx<sup>(٣)</sup> . ومع ذلك ، فبالإضافة إلى أنه لا يرجح كثيراً أن يقدر رجل واحد بمفرده أن يكون مخترعاً لنوعين من الناي مختلفين لهذا الحد ، بسبب من طول الخبرة والفن والاتقان في الصنع الذي يفترضه النوع الثاني ، فإن كل شيء يبعث على الاعتقاد بأن الناي البسيط نفسه كان سابقاً بوقت طويل على وجود أوزيريس ؟ وفضلاً عن ذلك فقد تفرقت الأراء بخصوص نوع هذا الناي الذي اخترّع<sup>(٤)</sup> هذا الملك من ملوك مصر ، ويقول بوللوكس<sup>(٥)</sup> إن الناي الذي ابتكره أوزيريس كان من قشن الشعير ،

(١) أثينايوس ، مادّة الفلاسفة ، الكتاب الرابع ، الفصل ٢٥ ، الفصل ٨٤ .

(٢) المؤلّف نفسه ، المرجع نفسه الفصل ٢٣ ، ص ١٧٥ ؛ يوستانيوس ، عن الالياذة ، الكتاب الثامن عشر ، البيت ٥٦ ، ص ١١٥٧ .

(٣) يورد جروتر Gruter هذين النوعين من النایات في اللوحة رقم ٢٧ .

(٤) المعجم ، الكتاب الرابع ، الفصل العاشر ، عن أصل الأنواع .

ويتحدث سولان Solin عن ناي مصرى مصنوع من قصب البوص ينسب يوستاث.  
اختراعه إلى نفس أوزيريس Euthtathe .

وبلا ريب فقد كان كل من أوفوريون وجوبا يريد أن يشير بكلمة مونول أو الناي البسيط ذى القصبة الواحدة إلى الناي الحالى من التقوب التى تحدد ملمسه ، أى إلى ذلك الناي الذى كان استخدامه يقتصر على اصدار أصوات التحذير أو النداء ، على النحو الذى صنع عليه أول الأمر ، طبقا لما يخبرنا به أبو ليوس <sup>(١)</sup> Apulée .

وفي الوقت نفسه فقد يبدو أن هوميروس <sup>(٢)</sup> يريد لنا أن نفهم أن عطارد قد اخترع كذلك فن العزف على الناي ، وان كان من المحتمل أنه لم يشاً أن يتحدث إلا عن التفنن في إحداث صوت مناسب بهذه الآلة ، صوت أو نغمة يستطيع الناس أن يسمعوها عن بعد ؛ بل إن ذلك هو المعنى الوحيد الذى نستطيع أن نعطيه للأبيات التى يشير فيها هذا الشاعر إلى الناي الذى اخترعه عطارد . وقد كان هذا الناي البسيط ، ذو القصبة الواحدة ، على الأرجح ، هو ما كان يسميه بالناي اللوقس : lotus أو <sup>(٣)</sup> ، نسبة إلى شجيرة كان هذا الناي يصنع منها ، كما كان يطلق عليه اسم الناي الليبي <sup>(٤)</sup> .

وطبقا لدوريس Duris ، في مؤلفه عن تاريخ أعمال أجا توكل <sup>(٥)</sup> Histoire des action d'Agthocle ، فإن شخصا يدعى سيريتيس Seirites وهو راع ليبى ، هو الذى اخترع هذا الناي ، كما كان هو أول من صاحب بهذه الآلة تزيلا موجها إلى خيريس Cérés وكان هذا الرجل ينتمي إلى أمة السيرت Syrites في برقة ، وهو بلد كانت تنمو فيه أجمل شجيرات اللوتيس ، وكان بالتالى أفضل مكان تصنع فيه آلات الناي ، فقد كانت بلاد برقة تنبغ نبات اللوتيس بوفرة شديدة ، وجودة عالية ، حتى

(١) أبو ليوس ، المتنخب ، الكتاب الأول .

(٢) نشيد إلى هرميس ، بيت ٥٨٨ وما بعده .

(٣) يورينديس ، عبادات باكخوس ، بيت ١٣٥ ، ١٦٠ وما بعده ؛ نفس المؤلف ، أبناء هيراكليس ، بيت ٨٩٢ ؛ بلينيوس الأكبر ، التاريخ الطبيعي ، الكتاب ١٣ . فصل ١٧ ؛ يوستاتيوس ، في تعليقه على الالياذة ، النشيد ١٨ ، بيت ٥٢٦ .

(٤) يورينديس ، المفهومات فى أوليس ، بيت ١٠٣٦ ؛ الطرواديات ، بيت ٥٤٣ وما بعده .

(٥) أثينابوس ، مأدبة الفلسفه ، الكتاب ١٤ ، فصل ٣ ، ص ٦١٨ .

كاد السكان أن يتخذوا من هذه الشجيرات طعامهم الأوحد ، الأمر الذي جعل الأغريق يطلقون عليهم اسم : أكلة اللوتس<sup>(١)</sup>

ويضي الأيام صنعت نيات مقوسة أو مثنية من خشب اللوتس طبقا لما يخبرنا به أوفيد<sup>(٢)</sup> . ومع ذلك فليس من المرجح فيما يبدو لنا أن تكون هذه النيات قد صنعت كلية من الخشب الذي لابد له أن يتشنى أو يتلوى بتصعوبة حين يكون جافا . وبلا جدال ، فقد كان هذا الجزء المقوس من الناي يصنع من قرن بقرة على النحو الذي كان عليه الجزء المقوس للنויות الأخرى المصنوعة من الخشب والتي لها نفس الشكل ؟ وهذا السبب فإن الشعراء كانوا يشيرون إليه عادة بالصيغة adunco cornu أى القرن المعقوف<sup>(٣)</sup>

كذلك قد صنعت نيات من اللوتس ذات قصبتين ، كان يطلق عليها في مصر اسم الفوتينكس Photinx ، أما اليونان فكانوا يشارون إليه باسم بلاجيولوس Plagiaulos وأما اللاتين فكانوا يشارون إليه باسم أوبلينكا Obliqua أى الناي المائل أو المحرف .

ومع ذلك فلم تكن كل أنواع الفوتينكس أو الناي ذي القصبتين مائلة أو منحرفة ، فقد كانت توجد منها نيات ذات قصبتين تلتصق كل منهما إلى الأخرى ، على غرار تلك التي لا تزال تستخدم في مصر حتى اليوم ، والتي تعرف باسم أرغول .

وفيما مضى ، شاع استخدام الناي ذي القصبتين بين السكndرين الذي حازوا شهرة واسعة في فن العزف عليها ؛ وفي بعض الأحيان كان يجمع بين الناي وحيد

(١) سترايون ، الجغرافيات ، الكتاب ١٧ ، ص ٩٦٩ ؛ بلينيوس الأكبر ، التاريخ الطبيعي ، الكتاب الخامس ، فصل ٣ ، ص ٦٧ ؛ هيرودوتس ، التاريخ ، الكتاب الثاني ٤؛ ديدور الصقل ، مكتبة التاريخ ، الكتاب الأول ، فصل ٣٤ ص ٩٩ ؛ المؤلف نفسه ، فصل ٤٣ ، ص ١٣٤ .

وكان يتمو في مصر كذلك نبات يحمل هذا الاسم ، كان المصريون يصنعون منه ، الخيز الذي يأكلونه ؛ وكانوا ينسبون ابتكار هذا الطعام إلى إيزيس .

(٢) أوفيديوس ، التقويم ، الكتاب الرابع ، بيت ١٨٩ ، ١٩٠ .

(٣) المؤلف نفسه ، المرجع نفسه ، بيت ١٨١ ، ١٨٩ ؛ المؤلف نفسه ، رسائل من يونتوس ، الكتاب الأول ، الرسالة الأولى ، بيت ٣٩ ؛ ستاتيوس ، مأثر طيبة ، الكتاب السادس ، بيت ١٣١ .

القصبة والنای ذى القصبتين في المآدب ؛ وكانت الآلة الأولى لا تزال تستخدم لصاحبة الرقص وضروب المباحث الأخرى . ومع ذلك فليس هنا مجال الحديث عن كل الأغراض المختلفة التي كانت تستخدم فيها هذه الآلات الموسيقية . ويكفينا هنا أن نعرف أن كان هناك نوعان من النای المصرى يصنعان من خشب اللوتس ؛ أوهما ، وهو بلا ريب أقدمهما وهو الذى أسماه الأغريق *lotos monaulos* أي النای وحيد القصبة المصنوع من خشب اللوتس ، وهو يشتمل على قصبة واحدة مستقيمة ؛ وثانيهما وكان يعرف باسم لوتس فوتنكس أي النای المزدوج المصنوع من اللوتس وكان شيئا ؛ وقد كان هذا الأخير ، فيما يرجح ، هو الذى وصفه أبوالليوس *Apulée* باعتباره آلة موسيقية مصرية ، خاصة بكهان سيباريس<sup>(١)</sup> .

---

(١) أبوالليوس ، المخ ، الكتاب الحادى عشر

### المبحث الثالث

#### عن اسم الناي المستقيم في اللغة المصرية وعن تأثيره واستعماله

يتحدث أوسناتيوس<sup>(١)</sup> عن آلة نفخ تسمى باللغة المصرية ختو - وي Chnoué ، ويشير إليها باعتبارها بوقا مثنيا ، وينسب اختراعها إلى أوزيريس<sup>(٢)</sup> . أما الوصف الذي يعطيه لهذه الآلة فيتمثل مع الناي المقوس الذي كان يستخدمه كهنة سيباريس ، والذي يتحدث عنه أبيليوس<sup>(٣)</sup> ومع الناي الذي يسميه أثينابوس<sup>(٤)</sup> فوتنكس (أى الناي ذى القصبيتين) ، والذي ينسب جوبا اختراعه إلى أوزيريس ، والذي ظن جابلونسكي أن من المتحمل أن يكون هو النوع نفسه من الآلات التي كانت تستخدم لدعوة المصريين إلى الاحتفالات الدينية ، والذي يطلق عليه أحيانا اسم بوق وأحيانا أخرى اسم ناي .

ومع ذلك ، فإن من غير المتحمل أن يكون ممكنا على الاطلاق أن يتم الخلط على هذا التحول بين آلين مختلف صوتاهما لهذا الحد ؛ ففضلا عن ذلك فقد كان للبوق المصري صوت قوى ومنفر ، إذ يقرر بلوتارك أن صوت هذه الآلة كان يشبه نبض الحمار<sup>(٥)</sup> ، وأنه لهذا السبب نفسه لم يشا أهالى بوزيريس وليكوبوليس وأبيدوس ، الذين يفزعون من صوت الحمار ، باعتباره في حين كان ينبعى ، على العكس من ذلك ، أن يأقى الناي المصري بالغ الدقة بالغ التطريب ، وبالإضافة إلى ذلك أخيرا ، فإن ديمتريوس دى فالير<sup>(٦)</sup> حين يورد أن الكهان المصريين كانوا يوجهون إلى آهتهم تراتيل على

(١) في تعليقه على الآيادى ، النشيد الثامن عشر ، البيت ٤٩٥ ، ص ١١٣٩ .

(٢) المؤلف نفسه ، التعليق على البيت ٥٢٦ من نفس النشيد ، ص ١١٥٧ .

(٣) المسلح ، الكتاب الثانى ، ص ١٣٧١ .

(٤) مأدبة الفلاسفة ، الكتاب الرابع ، فصل ٢٣ ، ص ٧٥ .

(٥) بلوتارك ، إغريپس وأوزيريس ، ترجمة (إلى الفرنسية) أميون ، ص ٣٢٤ ؛ إيليانوس ، عن الحيوان ، الكتاب العاشر ، فصل ٢٧ .

(٦) ديمتريوس إفاليري ، عن البيان ، ص ٦٥ .

الحركات السبع ، التي كانت بفعل رقة جرسها تحمل محل مقامات الناي والكتار ، فإنه قد خول لنا للدرجة كبيرة أن نومن أن زين الناي كان لطيفاً ورقياً ، وبختلف وبالتالي أشد الاختلاف عن صوت البوق .

ان اسم شنو - ويـ *chnouē* الذى يعطى أوسنائيوس للبوق المصرى ، ينبغي فى رأى جابلونسکى أن يكتب شـو - نـو - ويـ *Chonouē* وطبقاً لما يراه الأخير فإننا لستنا بقصد اسم للبوق المقوس ولا الناي ذى القصبة الخاص بالمصرىن ، ولابد أن يكون هذا الاسم متصلـاً بالنـاي المستقيم والبسـيط ، المسمـى بالنـاي وحـيدـ القصـبة أو المـونـولـ . وبينـى جابـلونـسـکـى رـأـيـهـ عـلـىـ أنـ كـلـمـةـ أـولـوسـ *aulos* فـ كـتـبـ الأـقبـاطـ ، والتـى تـعـنـىـ النـايـ المـسـتـقـيمـ ، كـانـتـ تـتـحـولـ عـلـىـ الدـوـامـ إـلـىـ الـكـلـمـةـ *Djо* أو خـىـ *Andjо* *Cébi andjо* عـلـىـ النـحـوـ الـذـىـ نـجـدـهـ عـلـىـ هـىـ الرـسـالـةـ الـأـلـىـ إـلـىـ أـهـلـ كـورـنـتوـسـ ، الـاصـحـاحـ الـرـابـعـ عـشـرـ ، الـآـيـةـ ٧ـ ، كـماـ يـنـيـهـ عـلـىـ أنـ كـلـمـةـ *Erdjо* فـ إـنـجـيلـ مـتـىـ ، تـعـنـىـ يـعـزـفـ عـلـىـ النـايـ ، وـعـلـىـ أـنـجـدـ كـلـمـةـ *Risdjо* *repsdjо* فـ إـنـجـيلـ مـتـىـ ، الـاصـحـاحـ التـاسـعـ ، الـآـيـةـ ٢ـ٣ـ ، وـكـذـلـكـ فـ سـفـرـ الرـؤـياـ ، الـاصـحـاحـ الثـامـنـ عـشـرـ بـعـنـىـ عـاـزـفـ النـايـ .

أما بخصوص المقطع الصوتي الأخير من الكلمة شـو - نـو - ويـ فيظنـ جـابـلونـسـکـىـ أـنـهـ هوـ نفسـ الـكـلـمـةـ التـىـ يـسـتـخـدـمـهـ هـوـرـاـبـلـلوـ *Horapollo*<sup>(١)</sup>ـ والتـىـ يـكـتـبـهـ بـالـقـبـطـيـةـ *هـنـوـ*ـ .ـ وـعـنـىـ آـخـرـ ، وـكـذـلـكـ فـ مـؤـلـفـناـ فـ مـكـانـ آـخـرـ<sup>(٢)</sup>ـ ،

(١) الميروغليفية ، الكتاب الأول ، فصل ٢٩ .

(٢) يـشـعـرـ الـمـرـءـ بـرـاحـةـ تـامـةـ حـيـنـ يـجـدـ هـذـاـ الـمـبـحـثـ فـ مـكـانـ آـخـرـ ، وـعـنـانـهـ أـوـاهـ (ـأـوـاـيـ)ـ .ـ صـيـحةـ تـسـعـ عـنـ بـعـدـ لـدـىـ الـمـصـرـيـنـ :ـ (ـوـيـ)ـ ، وـعـلـىـ هـذـاـ النـحـوـ يـفـسـرـ الـأـمـرـ كـذـلـكـ هـوـرـاـبـلـلوـ (ـالـمـرـجـ السـابـقـ ، الـكـتابـ الـأـلـىـ ، الـفـصـلـ التـاسـعـ وـالـعـشـرـينـ)ـ .ـ

أـمـاـ بـوـشـارـ فـ :ـ *Hierozoico*ـ part. I. p. 866ـ فقدـ جـاـوـيـ حـقـيـقـةـ أـنـ يـجـدـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ تـسـبـرـاـ فـ الـلـغـةـ ؛ـ وـانـ كـانـ وـيلـكـتـرـ *Wilkins*ـ :ـ فـ مـؤـلـفـهـ عـنـ الـلـغـةـ الـقـبـطـيـةـ :ـ *de lingua coptica*ـ pag. 16ـ يـظـنـ أـنـ كـلـمـةـ *phonē*ـ (ـفـوـقـ)ـ تـنـجـذـعـ عـلـىـ أـنـهـاـ الصـوـتـ الـمـتـنـجـبـ أـوـ الـبـاـكـيـ ، عـلـىـ غـرـارـ الـ*ouai*ـ أـوـاـيـ عـنـ الـأـغـرـيقـ ، والتـىـ اعـتـادـ الـأـقـبـاطـ أـنـ يـمـوـلـهـاـ فـ كـيـمـ إـلـىـ وـيـ .ـ وـمـعـ ذـلـكـ فـإـنـ كـلـمـاتـ هـوـرـاـبـلـلوـ تـعـنـىـ شـيـئـاـ مـغـايـرـاـ ، إـذـ يـغـيـرـ هـذـاـ الـأـخـرـ أـنـهـاـ لـاـ تـعـنـىـ الـصـوـتـ الـمـتـنـجـبـ ، وـلـاـ صـوـتـاـ مـنـ أـىـ نـوـعـ وـلـاـ تـعـنـىـ الـصـوـتـ الـذـيـ يـسـمـعـ عـنـ بـعـدـ ، وـالـذـىـ كـانـ الـمـصـرـيـنـ يـسـمـونـهـ وـمـنـذـ مـاـ يـزـيدـ عـلـىـ أـرـبـعـينـ عـامـاـ أـوـاـيـ *ouaie*ـ ، وـقـدـ كـانـ صـدـيقـ الـطـيـبـ الـمـخـرمـ =

فإن هذه الكلمات *oue* أو - *ووه* ، و *oui* أو - *وى* ، و *ouei* أو - *يو* التي تعنى في اللغة المصرية : طويل أو متبعـد ، وحيث تعنى الكلمة القبطية التي يوردها هواريللو الصوت أو النغمة التي تسمع عن بعد ، فإنه يتبع عن ذلك أن الكلمة القبطية *djonouei* دجونووى أو *djonoué* دجونووـه<sup>(١)</sup> هي اسم لهذا النـى الذى يسمع عن بعد . ونجد الدليل على ذلك عند جوليـوس بولـوكس عندما يطلق على النـى المصرى اسم بولـيفـونجـوس سـونـورـا<sup>(٢)</sup> *Polyphthongos sonora* أى الذى يمكن سماعـه عن بعد ، وهو يـظنـ أنـ هذهـ النـايـاتـ كانتـ تستـعملـ فـ دـعـوـةـ المـصـرـيـنـ إـلـىـ الحـفـلـاتـ الـدـينـيـةـ<sup>(٣)</sup> ، وـيـعـيـدـ إـلـىـ الـأـذـهـانـ ، بـهـذـهـ الـمـنـاسـبـةـ ، شـهـادـةـ سـينـسـيوـسـ *Synesius*<sup>(٤)</sup> وـكـلـودـيـانـ *Claudien*<sup>(٥)</sup> ، اللـذـيـنـ يـتـحـدـثـانـ عـنـ النـايـاتـ المـقوـسـةـ عندـ المـصـرـيـنـ<sup>(٦)</sup> ؛ وأـخـيـراـ فإـنهـ يـرـهـنـ ، عـنـ طـرـيقـ اـقـبـاسـاتـ كـثـيرـةـ منـ مـارـيوـسـ

= كروـشه Croze قد لـفـتـ نـظـرـيـ جـيدـاـ إـلـىـ أـنـ كـلـمـةـ أـوـاـيـ *ouaie*ـ غـنـدـ هـوارـيلـلوـ هـىـ نفسـ هـذـهـ كـلـمـةـ عندـ الأـقـبـاطـ ، وـالـتـىـ تـقـرـرـهـاـ فـغـالـيـةـ الـأـحـيـانـ فـ كـبـيـمـ ، وـأـنـهاـ تعـنىـ مـيـكـرـوـفـونـ *mekroffen*ـ عـلـىـ النـحـوـ الـذـىـ يـقـولـ بهـ المـؤـلـفـ نفسـهـ (ـهـوارـيلـلوـ)ـ انـظـرـ :

XXII V. 19; psx, v, 1; Eph. II, v. 17

ومـوـاضـعـ أـخـرـىـ كـثـيرـةـ .

إـذـنـ فـكـلـمـةـ أـوـاـيـ *ouaie*ـ ، أـوـ بـالـأـحـرـىـ كـلـمـةـ القـبـطـيـةـ الـتـىـ لـاـ نـفـسـ النـطـقـ ، هـىـ حـرـفـياـ الـكـلـمـةـ مـكـرـوـفـونـ *mekroffen*ـ ، أـىـ الشـىـءـ الـذـىـ يـكـنـ أـنـ يـرـتـبـطـ بـأـشـيـاءـ كـثـيرـةـ ؛ وـانـ كـانـ يـجـبـ أـنـ نـفـهـمـ ضـمـنـاـ مـنـهـاـ هـنـاـ الـصـوتـ

جاـبـلوـنـسـكـيـ ، الـأـصـوـاتـ الـمـصـرـيـةـ عـنـ الـكـتـابـ الـقـدـامـيـ ، صـ ١٩٠ـ ، تـحـتـ كـلـمـةـ *ouaie*ـ (ـأـوـاـيـ)ـ .

(١) زـهـىـ الـكـلـمـةـ نـفـسـهـاـ الـتـىـ يـكـبـيـاـ الـأـغـرـيقـ *Chonoué*ـ شـوـ نـوـ - *ووه*ـ ، أـوـ *Chnoué*ـ شـنـوـ - *ووه*ـ .

(٢) بـولـيوـسـ بـولـوكـسـ ، الـمـعـجمـ ، الـكـتـابـ الـرـابـعـ ، فـصـلـ ٩ـ ، صـ ١٨٨ـ ، عـنـ آـلـاتـ النـفـخـ .

(٣) يـتـفـقـ يـورـيـيـدـيـسـ فـ تـرـاجـيـدـيـتـهـ عـابـدـاتـ باـخـوـسـ مـعـ هـذـاـ الرـأـيـ فـ الـبـيـتـ ١٦٠ـ وـمـاـ بـعـدـهـ :

«ـعـنـدـمـاـ يـرـدـ المـوـمـارـ المـقوـسـ أـنـفـامـهـ الـحـلـوةـ

فـإـنـهـ يـتـغـنـيـ بـالـمـسـابـقـاتـ الـمـقـدـسـةـ»

وـهـذـاـ النـىـ الـذـىـ يـشـيرـ إـلـيـهـ يـورـيـيـدـيـسـ باـسـمـ لـوـتـسـ *Lotus*ـ هـوـ بـوـضـوـحـ نـايـ مـصـرـيـ ، مـنـ نـوـعـ النـايـ الـذـىـ نـحـنـ بـصـدـدـهـ .

(٤) عـنـ الـعـنـيـةـ الـإـلـهـيـةـ ، الـكـتـابـ الـأـوـلـ ، صـ ٦٦ـ .

(٥) عـنـ الـقـنـصـلـيـةـ الـشـرـفـيـةـ ، الـبـيـتـينـ : ٥٧٤ـ ، ٥٧٥ـ .

(٦) يـتـحـدـثـ عـنـهـ يـورـيـيـدـيـسـ كـذـلـكـ فـ تـرـاجـيـدـيـهـ الـفـيـارـعـاتـ .

فكتورينوس Marius Victorinus<sup>(١)</sup> ومن كسيفيلين Xiphilin أن هذا النوع من النایات كان ينبغي له أن يكون طويلاً ومستقيماً ، وليس معقوفاً أو مقوساً على النحو الذي زعمه أوستاتيون ، وإن يكون وبالتالي مختلفاً عن ناي آخر من النوع نفسه وإن كان أكثر قصراً ، وكان يطلق عليه اسم جنجلاروس Ginglaros كذلك يقول جوليوس بوللوكس ، الذي يتحدث عن هذا الناي الأخير ، والذي ينظر إليه باعتباره نايا مصر يا ، إنه لم يكن من شأن هذا الناي إلا أداء الألحان البسيطة .

هكذا إذن قد كان لدى المصريين نوعان من النایات المستقيمة : نوع طويل يسمى دجو - نو - إي ، هو ذلك الذي نراه مرسوماً على جدران جبانات الجيزة ، وآخر أقصر ويسمى جنجلاروس ، شبيه بتلك التي نراها مرسومة في بنى حسن<sup>(٢)</sup> .

(١) الكتاب الأول ، فن النحو ، ص ٢٤٨٧ ، طبعة بوتشي .

(٢) انظر لوحات التقوش البارزة الموجودة على جدران كهوف بنى حسن في مصر الوسطى .

## المبحث الرابع

### عن اسم البوّق واسم النّاي المقوس في اللغة المصرية

عندما نقابل بين شهادات كل من هيرودوت ، وديتريوس ، وسترابون ، ويلوتارك ، وإليان *Elien* ، وأبوليوس ، وسولان ، وأثينيوس ، وفوللوس ، وأوستراتوس - فإن من السهل كما يقول جابلونسكي أن يتبيّن المرء أن المصريين لم تكن لديهم كلمة خاصة يعبرون بها عن البوّق ؛ وفي واقع الأمر ، كما يلاحظ - هو - مرة أخرى ، ففي كلمة تستخدم فيها الترجمة السبعينية للعهد الجديد كلمة *Salpinx* سالبنكس بمعنى بوّق ، فإن الأقباط يوردونها على الدوام بالاسم نفسه دون أن يخلوا محلها فقط كلمة من لغتهم .

وهكذا ففي حين تجيء الترجمة السبعينية لعبارة : لا تدع البوّق يصدح أمامك عندما تقدم صدقة ، الواردة في النجيل متى على هذا النحو :

*mē salpiseš emprosthen sou*

فإننا نقرؤها في الترجمة القبطية على هذا النحو التالي :

*amper astap chdjōk*

ويعني آخر فحيث نجد أن عبارة *astap* القبطية تأتي بمعنى ينفتح البوّق ، فقد خلص جابلونسكي من ذلك إلى أن كلمة *tap* ( تاب ) هي اسم لآلية موسيقية مصرية ، وإن هذه الآلة . ، على وجه التحديد ، هي تلك التي أشار إليها أوستاتيوس باسم *chnouē* ، أي النّاي المقوس .

ومع ذلك ، فإننا نظن أننا نقف على أرضية ثابتة حين نعتقد أن كلمة « تاب » لم تكن تعني فقط النّاي المقوس ، وإنما هي تعني بالأحرى البوّق المصنوع

من القرون ، أى البوقسان ، فهنا على الأقل ، يوجد المعنى الحقيقي الذى يقدمه الأقباط فى ترجمتهم للعهد القديم كما يمكننا أن نراه فى الآية الخامسة ، من المزמור الثامن والتسعين<sup>(\*)</sup> حيث استبدلوا الكلمة القبطية « تاب » بالكلمة العربية شوفار<sup>(\*\*)</sup> ومعناها البرقسان أو الأبواق المصنوعة من القرون .

من هنا ينتج أتنا حين نقر مع جابيلونسكي بأن كلمة شونو - ويه أو شتو - ويه إما تشير إلى الناي المستقيم أو الطويل وليس إلى الناي المقوس أو المعقوف ، فإننا مضطرون إلى الاعتراف بأن اسم هذا الناي الأخير ، في اللغة المصرية القديمة ، مجهرول لنا تماما ولو لم يكن أبويليوس في تحولاته أو مسخه « ميتامورفيزوس » ، قد قدم لنا هذه الآلة باعتبارها آلة موسيقية كانت تستخدم في حفلات العبادة في مدينة سيرابيس ، لكننا مدفوعين إلى الاعتقاد بأن هذه الآلة لا تنتهي قط إلى المصريين . حيث لا نلمح لها أثرا ، في أى مكان ، فوق جدران المبانى الأثرية. الباقيه من مصر القديمة .

(\*) ونصها : « رموا للرب بعد ، بعد وصوت نشيد » ولعله إذن يقصد الآية السادسة ونصها : « بالأبواق

وهموت الصور اهتفوا قدام أملك الرب » . [ المترجم ]

(\*\*) أو الشبور وهى بوق اليهود وهو البوق الذى يستخدم فى الأعياد الكبرى كرأن السنة ، والعيد

الأكبر ، عيد الصيام . انظر المؤسقى والغناء عند العرب ، لأحمد تيمور باشا ، ص ١١٩ . [ المترجم ]



### الفصل الثالث

#### عن الآلات الصالحة أو الجرسية عند المصريين

##### المبحث الأول

###### عن رأى بعض العلماء حول شكل واسيم المزهر أو الجلجل

يعتقد بعض العلماء أن المصريين القدماء قد أشاروا بكلمة واحدة إلى الآلات الجرسية ، أي الآلات الصالحة ذات الایقاع ، والتي ينفر إليها ؟ ومع ذلك فليست لدينا الآن ، بخصوص هذه النقطة ، سوى أفكار غير مؤكدة .

ويقتضي الأمر من المرء أن يكون قد مر بموقع الأحداث ، أو أن يكون قد شاهد المزهر كـ هو منقوش فوق جدران المباني القديمة في مصر ، حتى يكون لنفسه فكرة دقيقة عن هذه الآلة الموسيقية . ونحن نجد مزاهر ذات أشكال مختلفة في النقوش التي رسمت بينها هذه الآلة في غالبية المؤلفات التي عالجت آثار مصر القديمة . ولقد جازف كثيرون بتقديم عدد كبير من التخمينات حول الشكل الذي منحه المصريون لهذه الآلات ، حتى لم يعد المرء يستطيع ، وسط هذه التخمينات المتعارضة والكثيرة ، أن يعرف أي هذه التخمينات يمكن أن يوليه ثقته الكاملة .

فقد كان بيرنان أتون داجان Bertrand Autonne d' Agen في مؤلفه *Commentaires sur Juvénal* يظن أن المزهر أو الجلجل نوع من البوق المصري أو أنه آلة موسيقية من نوع ما ؛ أما بريتانيكوس Britannicus فكان قد أشاع هذا الرأى

(١) « فلتقرر إيزيس أي أمر ترغب فيه فيما يخص بدننا ،  
وتصنع أبصارنا بجلجلها الغاضب » .

( بوفيناليس ، الميجايات ، لك ١٣ ، البيعن ٩٣ ، ٩٤ )

نفسه عند بيانه لنفس الآلة الموسيقية التي تحدث عنها أوفيد<sup>(١)</sup> ، وافتراض آخرون أنها نوع من الصور أو البويق أو أنها نوع من أنواع آلة الناي ، مؤسسين رأيهم في ذلك على ما قاله مارتيال Martial<sup>(٢)</sup> ، وزعم فريق آخر أن هذه الآلة لابد ان تكون دفأ ، وزعم آخر أنها الصناج . وأخيرا فقد كان الناس في أوروبا عامة منذ أقل من مائة عام ، لا يزالون يجهلون ما كانته هذه الآلة الموسيقية عند المصريين والتي أطلق عليها اسم مزهرا . Sistre

أما اليوم ، فقد بات كل العلماء على اتفاق بأن المزهر أو الجلجل هو نوع من آلات الإيقاع أو من آلات الصخب ، ولم يعودوا ينخدعون في شكله . وسوف توضح الرسوم التي عملت لهذه الآلة ، نقلًا عن المباني القديمة في مصر ، الفرق بين المزاهر أو الجلجل المصرية وبين مزاهير الأغريق والروماني إذ يختلف شكل هذه عن شكل تلك على الدوام .

ويظن غالبية المؤلفين الذين قاموا بـأبحاث حول المزاهر<sup>(3)</sup> أن اسم مزهر Sistre ، يتسمى إلى اللغة اليونانية وليس إلى اللغة المصرية ، وأنه قد جاء من الفعل اليوناني *seiein* بمعنى يهز أو يرتج أو يقفل ، ويؤسّسون هذا الرأي على التعريف ، أو بالأحرى

(١) «أين هو (الشخص) الذي يبلغ من الجنسانية حدا يرغم المتردح ، على الرحيل من بوابة فاروس وهو يمسك في يده بالجلجل ذي الصليل ». (أوفيديوس ، ك١ رسالة ١ ، البيتين ٣٧ ، ٣٨ ) .

(٢) «إن يتذلل أمام بصرك عبد صغير باك من عنقه فهو يهز يده الرقيقة هذا الجلجل ذا الصليل»

( مارتياليس ، الاجرامات ، لـ ١٤ ، اجراة ٥٤ ) .

(٢) اديان . تورنيوس ، Advers ، الكتاب الثامن والعشرين ، الفصل ٣٣ ؛ هارديانوس يوانيس ، الفصل الخامس بالآلات الموسيقية ، رقم ٢٤٥ ؛ ديمستريوس ، العصور القديمة ، الكتاب الثاني ؛ سالنجر ، عن المسرح ؛ المعجم العالمي ، تحت الكلمة *Sistrum* (المزهار أو الجبلج) ؛ هيسيوس ، الكتاب الأول ، البيت ٤٩٩ ؛ كاساليوس ، عن العادات المصرية ، فصل ٢٤ ؛ فابريكيوس ، معجم الكلتر ، تحت الكلمة *Sistrum* (سترون) ، ينجيروس في معجم الكلتر ، مجلد الثالث ، ص ٣٩٩ ؛ بازيليموس ميلاو ، تعليقات على الكتاب الثالث من فن الموى لأوفيديوس ، بيت ٦٣٥ ؛ كيبيج ، العصور الرومانية القديمة ، مجلد ١، جزء ١ ، فصل ٥ ، رقم ٢ ؛ بوكارت في كتابه Phaleg ، ك ٤ ، فصل ٢ ؛ هروديتوس بوسى (سان جروم) ، الأيقونى اسباكوس أو عن الجبلج ، في المجمع الجديد (الكلتر) للعصور الرومانية القديمة من ألبرتو سالنجر ، in-fol ، هاجاي كوميتام ، ١٧١٨ د : يندىكوس باكتينوس ، عن صور الجبلج واحتلاته ، بيونيا ، ١٦٩١ .

على التفسير الذي قدمه بلوتارك<sup>(١)</sup> عن المزهر ، فقد اعتقدوا ان هذا التفسير يتضمن اشتقاء اسم هذه الآلة . ويبدو أن جابلونسكي كان من أنصار هذا الرأي<sup>(٢)</sup> ، منحيا بذلك تفسير إيزيدور دى سيفيل Isidore de Séville الذي يقول<sup>(٣)</sup> أن اسم المزهر مشتق من اسم إيسيس التي كانت هذه الآلة موجهة إليها بصفة خاصة<sup>(٤)</sup> .

أما بالنسبة لنا ، فإننا نخجل حقيقة الدوافع التي أدت إلى تفضيل الاشتقاء الأول على الاشتقاء الذي يقدمه إيزيدور ، ذلك أن الروابط فيما بين كلمة *seiein* (ال فعل ) و *seistron* ( المزهر ) ، لا تعطي الاحساس بأنها أكبر من تلك الروابط القائمة بين اسم إيسيس *Isis* والمزهر *Sistre* .

صحيح أن كلمة *seiein* ( سى - ين ) تعنى في اليونانية *بهر* أو *يرج* وأن المزهر أو السستر آلة لا نستطيع أن نجعلها تصل أو تنتز إلا *بهرها* أو *رجها* ؛ ومع ذلك ، فإذا ما أخذنا في الاعتبار المعنى الرمزي الذي تقدمه هذه الآلة ، وهو الذي يجسم كل ما هو في مجال الترجيح والاحتلال فيما يختص باسم المزهر ، وإذا ما تأملنا المعنى المجازي كذلك لاسم إيسيس فسوف ندرك أن هناك ، من هذا القبيل ، الكثير من التماثل بين السستر ( المزهر ) وبين إيسيس أكثر من ذلك الذي يقوم بين اسم هذه الآلة الموسيقية والفعل اليوناني سى - ين *Seien* ؛ وفي الواقع ، كما يخبرنا بذلك بلوتارك<sup>(٥)</sup> فإن السستر ( المزهر ) كان رمزا لحركة منتظمة ومرتبة تشكل وتنبع الوجود والحياة ، وطبقا لرأى المؤلف نفسه فإن اسم إيسيس مشتق من الكلمة *iesthai* ومعناه يتحرك

(١) أسطورة إيزيس وأوزiris ، بلوتارك .

(٢) الأعمال ، المجلد الأول ، الأصوات المصرية عند الكتاب القدامى ، ص ٢٩ .

(٣) إيسيدوروس هسبالينسيس إيسكوبوس ، الأصول ، ك ٣ ؛ عن الموسيقى ، فصل ٨ ، ص ٧٦ .

(٤) لم يكن جابلونسكي هو وحده الذي لم يرق له هذا الاشتقاء ، كذلك لم يكن هو أول من فعل ذلك . فالعالمي الداعي الذي ورجه في عام ١٧٢٦ إلى المسيو لوكليرك ، مؤلف المكتبة المختارة *Bibliotheque choisie* كتابا يتصل بالمزهر ، قد سخر بالليل من هذا الاشتقاء ، بل لقد يداه هذا الاشتقاء لاترى متبحرا سابق على العالم الذي أشرنا إليه ، باللغ الاعتساف انظر : هيرونيموس بوس ( سان جروم ، الإيسى أو عن الجبل أو المزهر ) ؛ ومع ذلك فكل هذه الحجج ليست قط من الأمور التي تفرض نفسها ، إذ لم تؤسس على أي أساس مقنعة .

(٥) إيسيس وأوزiris ، ص ٣٣١ .

عن علم وعن قصد وسبب : فايزيوس اذن ، وهى الحركة العاقلة المتنائمة حيوية ، هي في الوقت نفسه ربة العلم والحركة .

وهذه المقابلة تجعلنا نفهم بوضوح السبب الذى جعل المصريين يختصون بالمزهر إيزيس . وعلينا أن ندرك ، طبقاً لعتقداتهم أن إيزيس هي الصورة الرمزية للسبب المخفى المؤدى للحركة البرتية والمنظمة التي تهب الحياة ، وان المزهر هو الرمز لهذه الحركة ، ذلك أنه لم يكن هناك ما يدعو المصريين ، الذين كانت لعاتهم المقدسة رمزية صرف ، أن يعطوا للمزهر اسمياً لم يكن من شأنه إلا أن يستبعد عن الذهن تلك الفكرة التي يلحقونها بهذه الآلة المقدسة ؛ وحيث كانت هذه الفكرة ترتبط برباط وثيق مع تلك الفكرة التي يوحى بها اسم إيزيس ، فقد كان عليهم أن يعبروا عن ذلك باسم يماثل هذا الاسم نفسه .

وهكذا لا يستطيع الاسم سستر ( جلجل أو مزهر ) ان يستمد أصوله من الفعل اليوناني سى - *Seien* بمعنى يهز أو يرج ، حيث أن معنى هاتين الكلمتين ( يهز ويرج ) لا يستدعي إلى الذهن فقط فكرة الحركة المنظمة والرتيبة ، بل إنه يقدم ، عكس ذلك ، فكرة دفع أو جذب شيء ما بعيداً عن توازنه الطبيعي ، وإعطائه دفعه وقتية وهزة غير طبيعية على الاطلاق ؛ وهو معنى يتعارض بوضوح مع الفكرة التي يلتحقها المصريون بالاسم سستر أي المزهر : وفضلاً عن ذلك ، فسوف يكون من المدهش ، لحد كاف ، ألا نجد لدى المصريين ، في لغتهم ، كلمة تدل على هذه الآلة ، وأنهم بسبب ذلك ، كانوا مضطرين للجوء إلى اللغة اليونانية ، تلك التي لم تتكون إلا بعد قرون كثيرة من إقامة هذا الشعب ( المصري ) لمؤسساته الدينية والسياسية .

ان الأمر الأكثر احتفالاً من ذلك بكثير هو أن يكون الأغريق ، حين تبنوا ديانة المصريين ، قد احتفظوا للمزهر باسمه المصري ، وذلك للسبب نفسه ، والذي من أجله احتفظوا لإيزيس باسمها ، مادامت آلة السستر ( المزهر أو الجلجل ) هي المستند الرئيسي إلى هذه الربة .

وهكذا فتحن نذهب في ظنوننا إلى خلاف ما ذهب إليه العلماء الذين عابوا أو نحوا الاشتقاد الذى قدمه إيزيدور لكلمة سستر ، وسنحاول ، فيما يلى ، أن نبرهن أن هذه الكلمة تستمد أصلها في الواقع من اللغة المصرية ، وليس من اللغة اليونانية .

## المبحث الثاني

### عن اسم المزهر في اللغة المصرية و عن اشتقاق هذه الكلمة

يظن لا كروتشه<sup>(١)</sup> أن المستر (أى المزهر أو الجلجل) ينبعى أن يسمى في اللغة المصرية كمكم Kemkem ، وهى كلمة تعنى في هذه اللغة آلة صاحبة أو آلة موسيقية تطن عندما تضرب أو تهز أو ترتج . وقد بدت له هذه الكلمة مشتقة من Kim (كم) بمعنى يحرك أو يهز ؛ لكن الكلمة كمكم هي في الواقع الاسم الذى يخلعه الأقباط على الدف الذى نسميه نحن : دف الباسك ؛ فهم يقولون كمكم بمعنى دف ، ورئيس كمكم Repskemkem للإشارة إلى الرجل أو المرأة التى تضرب على هذا الدف .

لكن جابلونسكي يقترح الكلمة أخرى تبدو لاظهاره أنها الاسم الحقيقي للمزهر في اللغة المصرية . وقد عثر على هذه الكلمة في الترجمة القبطية للرسالة الأولى إلى الكورشيين ، الأصحاح الثامن ، الآية الأولى حيث حولوا النص اليونانى شاكلوس Eishionon إلى النص القبطى : أتوهومت إبسكتكين anouhomt Chalcos echon يعنى النحاس الأصفر في حالة زين ؛ ومن هنا نستنتج أن الكلمة القبطية كنكن لابد أن تفهم على أنها زين النحاس الأصفر ، وبالتالي زين المزهر أو الجلجل ، وهو الذى كان يصنع من النحاس الأصفر، وطى هذا يتفق أن تستخدم هذه الكلمة بالمثل للإشارة إلى صوت البوق (سفر الخروج ، الأصحاح التاسع عشر ، الآية ١٦) . وهذا ما يحول جابلونسكي دون أن يولي رأيه ثقة كاملة ؛ بل إن ناشره وشارحه في الوقت نفسه ، المستر ووتر Water ينظر إلى رأيه ، أى رأى جابلونسكي باعتباره عموما بالشكوك ، إذ تعنى هذه الكلمة ، حسبما يداله ، زين أو صوت آلة موسيقية من نوع ما .

(١) جابلونسكي ، الأعمال ، الجلد الأول ، الأسماء المصرية عند الأقدمين ، من ٣١٠

ولكي يدلل على رأيه يورد الترجمة القبطية لهذا النص اليوناني : Salpingos Echo ( سالبنجوس إيكو ) ، الوارد في الرسالة إلى العبرانيين ، الأصحاح الثاني عشر ، الآية ١٩ ؛ تقول هذه الترجمة القبطية : يـ - كـكـنـ أـنـيـتـوـ سـالـبـنـجـوـسـ أوـ كـاـ تـقـولـ الـلـهـجـةـ الصـعـيـدـيـةـ أـهـرـوـ - أوـ آـنـ سـالـبـنـكـسـ ، بـعـنـيـ صـوتـ أوـ زـينـ الـبـوقـ (١)ـ وـفـضـلـاـ عـنـ ذـلـكـ ، فـإـنـهـ لـاـ يـرـىـ تـمـاثـلـاـ مـنـ أـىـ نـوـعـ بـيـنـ الـكـلـمـةـ الـقـبـطـيـةـ كـكـنـ Cencen وـكـلـمـةـ سـسـتـرـ أـىـ الـمـزـهـرـ أوـ الـجـلـجـلـ .

ومع ذلك فلا يمكن أن نستنتج بالضرورة من وجود الكلمة Cencen ملحقة في بعض الأحيان بكلمة البوّق ، أن هذه الكلمة لا علاقة لها أبداً بكلمة سستر (أى المزهـرـ) على وجه الخصوص ؛ فـماـ دـامـتـ هـذـهـ كـلـمـةـ تـعـنـيـ فـيـ الـلـغـةـ الـقـبـطـيـةـ زـينـ أوـ طـنـنـ النـحـاسـ الـأـصـفـرـ ، فـلـاـ يـكـنـ أـنـ نـظـرـ إـلـيـهـ باـعـتـارـهـاـ تـشـيرـ إـلـىـ زـينـ كـلـ آـلـةـ مـوـسـيـقـيـةـ أـيـامـاـ تـكـوـنـ ؛ ذـلـكـ أـنـ هـنـاكـ عـدـدـاـ كـبـيرـاـ مـنـ هـذـهـ الـآـلـاتـ لـاـ يـدـخـلـ فـيـ تـكـوـنـهـاـ أـبـدـاـ النـحـاسـ الـأـصـفـرـ .

ويرغم ذلك فقد كان يكفي أن تعنى الكلمة كـنـكـنـ Cencen الزـينـ أوـ الضـجـةـ الطـنـانـةـ أوـ الرـنـانـةـ التـىـ يـحـدـثـهـاـ النـحـاسـ الـأـصـفـرـ ، لـكـيـ تـصـبـحـ اسمـاـ لـسـسـتـرـ أوـ الـمـزـهـرـ أوـ الـجـلـجـلـ ، وـأـنـ تـشـيرـ فـيـ الـوقـتـ نـفـسـهـ إـلـىـ الضـجـةـ الرـنـانـةـ التـىـ يـحـدـثـهـاـ الـبـوقـ .ـ كـذـلـكـ ، فـإـنـ هـنـاكـ اـحـتـالـاـ كـبـيرـاـ فـيـ أـنـ يـكـوـنـ الـمـصـرـيـونـ قـدـ اـسـتـخـدـمـوـاـ بـالـمـثـلـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ ،ـ التـىـ يـسـتـخـدـمـهـاـ الـلـاتـيـنـ بـهـذـاـ الـمـعـنـىـ نـفـسـهـ ،ـ حـيـنـ تـرـجـمـوـاـ اـسـمـ الـمـزـهـرـ بـكـلـمـةـ كـرـيـبـيـتـاـ كـلـوـمـ Crepitaculum وهـىـ كـلـمـةـ تـعـنـىـ آـلـةـ مـوـسـيـقـيـةـ ضـاحـيـةـ تـحـدـثـ صـوتـاـ رـنـانـاـ ؛ـ وـذـلـكـ عـلـىـ نـحـوـ مـاـ فـعـلـ الـأـقـبـاطـ تـعـبـيـرـاـ عـنـ الصـوتـ الرـنـانـ الـذـىـ يـحـدـثـ بـوـقـ مـصـنـوـعـ مـنـ النـحـاسـ الـأـصـفـرـ ،ـ وـهـوـ الـأـمـرـ الـذـىـ يـكـنـ مـلـاحـظـةـ مـنـ هـذـيـنـ الـبـيـتـيـنـ لـفـرـجـيلـ :ـ الـأـيـادـةـ -ـ الـكـتـابـ السـابـعـ

عـنـدـئـلـ دـوـتـ طـبـولـ الـحـربـ بـرـئـيـتـهـاـ النـحـاسـ ،ـ

وـهـىـ تـصـدـرـ دـوـيـاـ مـفـرـعاـ

بـلـ إـنـاـ قـدـ نـضـيـفـ بـأـنـ أـفـضـلـ الـمـرـجـيـنـ الـلـاتـيـنـ ،ـ حـيـنـ تـرـجـمـوـاـ اـسـمـ الـمـزـهـرـ ،ـ قـائـمـهـمـ قـدـ جـعـلـوـهـ -ـ وـهـذـاـ أـمـرـ لـاـ يـحـوـطـهـ أـىـ شـكـ -ـ مـشـتـقـاـ لـيـسـ مـنـ الـفـعـلـ Seien Water

(١) انظر نهاية المبحث الثالث التي تتوافق بين رأي جايلونسكي وبين رأي ووتر Water

يعنى يهز أو يرج ، وإنما من الفعل يحدث صدى *résonner* أو يزن *retentir* ، وأتهم المقاوا بكلمة سسترون *Sistron* المعنى نفسه الذى يعطيه الأقباط لكلمة كنكين : وبمعنى آخر ، فإن من المرجح لحد كبير أن يكون اشتراق آخر ، يتأسس على فكرة أخرى ، مغایرة لتلك التى تلخص على الدوام بالفسير الخاص بكلمة ما ، كما هو الحال فى الاشتراق الذى تم عن طريق استخلاص كلمة سسترون من سى-ين ، اشتراقا حاذقا ، لكنه لا يقوم على أى أساس ، بل هو موغل فى الخطأ .

هناك مبدأ طبيعى عند كل شعوب العالم ، يقودها عند تكوين واشتراق الكلمات التى تشكلها أو تبتناها ، سواء تلك التى تشققتا من لغتها الخاصة أو تلك التى تستعيرها عن لغة غريبة ، ذلك هو مبدأ التمايز ؛ فعندما تقابلهم حروف - وبصفة خاصة الحروف الجامدة - لا يكون نطقها مألفا لهم ، أو لا يكون متفقا مع الذوق والعادات التى يأخذون بها ، فإنهم يستبدلون بها حروفًا أخرى لها نفس اللفظ أو من مخرج صوقي مماثل ؛ مثل ذلك احلال حرف سنى ( يكسر السين وتشديد النون ) ساكن ، أكثر قوة أو أكثر رقة ، محل حرف ساكن سنى آخر ، أو حرف ساكن شفوى محل حرف شفوى آخر . أو حرف لسانى محل لسانى آخر ، أو حرف مائع بحرف آخر من النوع نفسه<sup>(١)</sup> .

(١) وهذا هو ما فعلناه نحن (المرسيين) أنفسنا عند تشكيل وتكوين الكثير من كلماتنا ؛ مثل ذلك الكلمة *taper* ( ضرب - تقر ) التى اشتقت منها كلمة *Tambour* أى الدف ، وكلمة *flamber* يعنى يشع أو يقد التى اشتقت منها كلمة *flambeau* يعنى الشعلة أو الاهيب ؛ وكلمة *approuver* يعنى يؤمن ( بشده مكسورة على الميم ) أو يوافق الذى أخذنا منها كلمة *approbation* يعنى موافقة وكذلك الكلمات التى أخذناها عن الأغريق واللاتين مثل *boe* يعنى صيحة *vox* التى جعلنا منها *voix* ( صوت ) ؛ وكلمة *rosa* ، *rhoden* ، *kyklus* ، *Circulus* التى جعلنا منها *rose* ( ورد ) ؛ وكلمة *kaballes* التى جعلناها إلى أى الحصان ؛ وكلمة *titulus* ، *apostolus* التى تحولت إلى *titre* أى العنوان أو اللقب إلى غيرها من المعانى ؛ وكلمة *épiscopus* ، *apotre* التى جعلناها *apostolus* أى الرسول أو المبشر ، وكلمة *episkopos* ، *éveque* أى المطران . ولكن التحرifات أو الألانية إلى *bischoff* وف الإيطالية *vescovo* وبالفرنسية *éveque* أى المطران .

التحريفات تصبح أكبر بالنسبة لكلمات اللغات الشرقية التى نقلت إلى اليونانية وكتبت بمعرفة يونانية ثم انتقلت إلينا عن هذا السبيل ؛ فالإغريق ، الذين كانوا يحضرون بكل شيء في سبيل رفاهة آذانهم ، دون حرص منهم على الاطلاق على الاقتراب من النطق الصحيح لكلمات إذا ما بدت لهم جافة ، لم يكونوا ليوقفهم أى هاجس حين يقطعنوا منها الحروف التى يضايقهم لظهورها أو .. يستبدلون بها حروفًا أخرى ، باللغة الاختلاف في معظم الأحيان .

وهكذا يصبح بالامكان ، أن تكون الكلمة سسترون ، مشتقة من الكلمة كنكن المصرية ، برغم الاختلاف الظاهري الشديد بينهما .

ولكي تتحسن هذه المشكلة بشكل أكثر وضوحاً ، فلن يكون تزيداً لا طائل من ورائه ، أن تتأكد مما إن كانت الكلمة كنكن لن تقابلنا في لغات أخرى - مع تغييرات طفيفة باعتبارها اسماء لالله الموسيقية التي نسمها نحن الجلجل أو المزهر ( سستر ) .

فنحن أولاً ، نتعرف على هذه الكلمة دون مشقة في الكلمة الأمهرية تزيناكل Tzenacel أو كيناكل Cenacel<sup>(١)</sup> التي تعنى في هذه اللغة سستر أو مزهر ؟ فمن الواضح أن هذه الكلمة لا تفترق كثيراً عن الكلمة المصرية كنكن Cencer إلا في تحويل الحروف القوية إلى حروف رهيبة ، وفي أنهم قد أحلاوا الحرف اللساني الساكن *ا* (لام) الذي ينهي هذه الكلمة ، محل الحرف اللساني الساكن *هـ* الذي يتمثل الكلمة كنكن . أما بخصوص الحرف المتحرك *هـ* ( وهو يقابل الفتحة في اللغة العربية ) ، الذي نجدته في الكلمة الأمهرية والذي لم يوجد فقط في الكلمة المصرية ، فنحن نعرف أنه لا توجد أبداً في اللغات الشرقية سوى الحروف الساكنة أو الجامدة التي ينظر إليها باعتبارها الأجزاء الرئيسية للكلمات ، وأن الحروف المتحركة ( وتقابليها حركات الفتح والكسر والضم في العربية ) لا تغير قط من طبيعتها ومن معانها أو تفسيراتها . ( كذا ) . وللسبب نفسه فقد استطاع الأثيوبيون أن يحلوا الحرف الجامد اللساني *ا* أي اللام محل الحرف الجامد اللساني ، *هـ* أو التون ، ولوسوف يكون بمقدور آخرين أن يستبدلوا بحرف التون في الكلمة المصرية كنكن حرف *اه* لتتصبح الكلمة بدورها *كـلـ كـلـ* ( كسر فسكون وهكذا ) وهو ما فعله العبرانيون أو بالأحرى الكلدانيون ، مع إضافتهم إلى هذه الكلمة ، النهاية الخاصة بالاصطلاح التعبيري في لغتهم ، مع تغيير الحروف القوية أو الغليظة إلى حروف رقيقة . وهكذا فبدلاً من كنكن أصبح لدى هؤلاء في البداية كلمة كلكل Celcel : ومع تلطيف الحروف الأول والرابع ( الكافين ) تكونت

---

(١) لقد كتبنا الكلمات الأثيوبيه ( الأمهرية ) على الدوام طبقاً لنطق القساوسة الأحباش ، وليس طبقاً للمعاجم الأوروبية .

كلمة تزليتيل Tziltzeilei أو تزيلتيل tziltzelei . إذن ، فلم يتحتم لاحداث تغير بهذا الحجم في الكلمة المصرية ، سوى إحلال حرف جامد لسانى محل حرف جامد لسانى آخر ، وابدال حرف قوى باخر ضعيف أو رقيق .

ونحن ننسب إلى الكلدانين ابدال النون باللام ، طبقا لما يخبرنا به سكاليجر Scaliger ، الذى يلاحظ في كتابه : « عن إصلاح الأزمان » :

De emendatione temporum

ان الكلدانين كان من عادتهم أن يستبدلوا بحرف اللام حرف النون<sup>(١)</sup> في كل كلمة يقاويمها الحرف الأخير ، فكانوا يلفظون لاوخذنصر بدلا من نبوخذنصر ، ولابونيداس بدلا من نابونيداس ؛ ومن جهة أخرى ، فحيث أن العربين قد أوشكوا على أن يفقدوا كلية صلتهم بلغتهم الأصلية ، بفعل تعودهم باستخدام الدائم للغة الكلدانية أثناء أسرهم البابلي ، وحيث تعودوا أن يلفظوا الكلمات على غرار ما يفعل الكلدانيون ، فإن هناك كبير احتمال لأن يتطابق هؤلاء مع أولئك في طريقة لفظ كلمة كنكن Cencen .

ولسوف يستطيع الأغريق ، وهم الذين استعاروا كل آلاتهم الموسيقية على وجه التقريب من الآسيوين ، أن يحصلوا كذلك على هذه الآلة أو على أقل تقدير على اسمها ، ولسوف يقومون طبقا لعادتهم بأن يستبعدوا من الكلمة تزليتيل Tzeltzelei كل ما يجعل نطقها عسيرا عليهم أو يسبب لهم في ذلك بعض الضيق ، ولسوف يضيفون إليها كذلك النهاية التي تتفق مع التعبيرات الخاصة بلغتهم ؛ وهكذا فبدلا من تزليتون Tzeltzelon التي كان عليهم أن يلفظوها ، أصبحوا يقولون في البداية سستيلون Sistelon ثم ، بعد ذلك ، تحولت اللام إلى راء لكي يصبح النطق أكثر رقة وأصبحت تلفظ سستيرون Sisteron التي تحولت بفعل الدمغ أو الدفع إلى سسترون Sistrum ، محتفظين على الدوام ، وعلى نحو ما كان الكلدانيون والعربانيون قد فعلوه ، بالحرفين الصافرين اللذين يبدوان على أنهما الحرفان المصوران في الكلمة المصرية كنكن .

(١) آتى المترن في مكان حرف الـ « ( اللام في مكان النون ) .

ان التشويه أو التحرير الذى ألحقه الأغريق بهذه الكلمة كنكن Cencen ،  
 التى تلقوها بالفعل معرفة في شكل الكلمة Tziltzelei تزيلتيل لن يبدو مدهشا حين  
 نقارنه بالتحريف الذى تناول الكلمة العربية يكزكيل Iechezchel والذى جعل منها  
 إيزكيل Ezechiel ( حزقيال ؟ ) ؛ أو كذلك بالتحريف في الاسم شاجائى Chaggai  
 والذى جعل منها Agg  e وأخيرا بالتحريف الذى تناول الاسم Chizchiale حين  
 جعل منها Ezechias<sup>(١)</sup> الم آخ .

---

(١) ليس هناك اختلاف في التغييرات التي تناولت كل هذه الأسماء أكبر من ذلك التغيير الذى أصاب  
 اسم مدينة رشيد والذى تحول في لغتنا إلى روزت Rosette .

### المبحث الثالث

#### عن النوع الثاني من الآلات الجرسية و عن انبعاثها في لغة هؤلاء الأقوام

بحلaf المزاهر أو الجلاجل التي تتكسر رسومها كثيراً فوق جدران المباني القديمة في مصر ، هناك نوع آخر من الآلات الجرسية ، أو ذات الصليل ، أو الآلات الصاصبة ، نلاحظ وجوده في أماكن عدّة . وقد بدت لنا هذه الآلات ، التي لها شكل القرص - نوعاً من الصناج ( الصاجات ) . وزراها ( في الرسوم ) عادة بين أيدي شخص ، يبدو أنهم نساء ، يقمن بحركة رقص دائمة .

وفي واقع الأمر ، فإن ميناندر Ménandre ، الذي يشير إليه سترايبون<sup>(١)</sup> ، يخبرنا بأنه في مناسبة الأضحيات التي كانت تقدم خمس مرات في اليوم الواحد ، كانت هناك نسوة يبلغ عددهن سبع سيدات ، يكون دائرة ، ويضرن بالصناج<sup>(٢)</sup> ، في حين كانت هناك آخريات يطلقن صرخات نافذة للغاية . ويبدو أن أوفيد ، بدوره ، قد رأى هؤلاء النساء رأى العين ، حين تحدث في الكتاب الثالث من تناويمه « *Fastes* » ، البيت ٧٤٠ عن الـ *بـ* *حيات* في إثر باخوس<sup>(٣)</sup> . كذلك يتحدث عنهن بلوتايك في الكتاب الرابع من مؤلفه : أحاديث المائدة حين يقول : ليس هناك أكثر ولا أقل من وجود نسوة في بلادنا ، يصنعن ضجة كبيرة في الأضحيات الليلية التي كانت تقدم إلى باخوس والتي تسمى *نيكتيليا Nyctelia* أي الأعياد الليلية ، واللائي تطلق عليهن

(١) سترايبون ، الجغرافيات ، الكتاب السابع ، ص ٣٥٧ .

(٢) « في احتفال يقام خمس مرات في اليوم ،

وسبعين خادمات كن يقرعن الصناج خلال الدائرة ؛

وآخريات كن يولولن ما في ذلك جدال » .

(٣) ميناندرو من في مسرحيته : *كاره النساء* .

كذلك كان عدد النساء اللائق نراهن مرسومات على جدران المعبد الصغير في إدفو حول مهد أوزيريس ، يضرن بالصناج ، يبلغ سبع سيدات .

(٣) جماعات من التابعات يسكن بأيديهن صناجاً يصدرن به صللاً .

على وجه الخصوص الكنية : وصيفات ياخسوس أي Chalcodristas (شالكودريستاس) وهي كلمة تقاد تعنى : الحك على النحاس<sup>(١)</sup> .

أما بخصوص الاسم الذى يخلعه المصريون على هذا الصنف من الصناج ، (أو الصاجات) فإننا نعتقد أن ليس هناك من شغله هذا الأمر ، كما نشك أن هذا الاسم قد عرف على الاطلاق .

ومع ذلك فإننا نجد في الترجمة القبطية للمزמור المائة والخمسين ، الآية ٥ ، اسم هذا النوع من الآلات الموسيقية وقد تحول إلى كيمبالون Kymbalon ، وإن كانت هذه الكلمة في الواقع هي نفسها الكلمة الأغريقية التي تعنى الصناج أو الصاجات ، والتي نجدها في الترجمة السبعينية ، والتي أخذ عنها الأقباط كلمتهم في ترجمتهم للعهد القديم ؛ كما أنها لا نشك في أن هذه الكلمة لا تنتهي فقط إلى اللغة المصرية .

وإذا أردنا أن نحكم على الأمر عن طريق النص العبرى (للتوراة) أو عن طريق الترجمة الحبشية (الأمهرية) وما يتطابقان تمام التطابق ، فسوف نجد أن اسم الصناج واسم المزهر أو الجلجل لا يختلفان فيما بينهما قط إلا عن طريق الصفة التي كانت تلحق بهما ، كليهما ؛ فقد كانت الصناج تسمى جرسيات رنانة<sup>(٢)</sup> ، أما المزهر فكانت تسمى جرسيات صاحبة<sup>(٣)</sup> . وفي كلتا الحالتين كانت العبرية تستخدم كلمة tziltzelei ، أما الأمهرية فكانت تستخدم إيزيناكييل Izanacel ، وما تماثلان ، كما سبق أن استرعينا الانتباه ، الكلمة المصرية كنكن Cencen ؛ ومن هنا فإننا نخلص إلى أن كلمة كنكن كانت تعنى بصفة عامة النغمات أو الأصوات الرنانة التي تحدثها كل الآلات الموسيقية المعدنية ، وإن أسماء الآلات المختلفة من هذا النوع ، لم تكن تتميز إلا بالصفة التي كانت تحدد إما شكل كل منها ، وإما نوع الرنين الذي كانت تحدثه .

(١) ترجمة أميو Amyot .

(٢) بالعربية : في تزيليل شيئا ، وبالمهرية : في تزيناكييل زيكته قالو .

(٣) بالعربية : في تزيلزيل ثيروواه ، وبالمهرية : في تزيناكييل أوافا باف .

## الفصل الرابع

### عن آلات الایقاع المستخدمة في موسيقى المصريين القدماء

#### المبحث الأول

#### ملاحظات تمهيدية

حيث قد واتتنا الفرصة فيما سبق للحديث عن استعمال الآلات الموسيقية أثناء بحثنا عن حالة الموسيقى القديمة في مصر ، وعن أنواع الغناء وضروب الشعر المختلفة عند قدماء المصريين ، وعن دافع وغرض الأعياد السنوية ، وعن الاحتفالات وطابع صنوف الغناء التي كانت تصاحبها ، فإننا لا نستطيع أن ندخل في بعض التفاصيل حول آلات الایقاع<sup>(1)</sup> دون أن نكرر أنفسنا . ولهذا السبب فإننا لن نسترجع قط ما سبق لنا أن لاحظناه في مواضع عدّة ، بخصوص هذا النوع من الآلات ؛ وسنكتفى هنا بأن نصف شكلها واستخدامها ، وأن نعرف بالاسم الذي كانت تعرف به قديما ، أو الذي تعرف به في الوقت الراهن .

(1) كانت توجد هذه التفاصيل في البحث الذي تتحدث عنه ، والذي كان ينبغي له أن يسبق هذا البحث ، لكنه تأخر حتى المزمرة التالية .

## المبحث الثاني

عن آلة إيقاع معينة من آلات الموسيقى عند  
قدماء المصريين ؟ عن شكلها واستخدامها ؟  
عن صلتها الوثيقة البادية بالآلة موسيقية من  
النوع الذي يستخدم في بعض الكنائس  
المسيحية في الشرق

من بين صور الشخصيات التي نجدها مرسومة في موكب عرس ، نراه  
منقوشا على جدران أحد الكهوف الواقعة بالجبل الموجود بالقرب من إيليتيا  
(ال Kapoor<sup>(1)</sup>) ، نلاحظ وجود بعض موسيقيين يقوم أحدهم بالنقر على القيثار  
(الهارب أو الجنك) ، ويقوم الآخر بالعزف على ناي ذي قصبتين ، وهناك ثالث  
يسكب بعضهما كبيرتين ( واحدة بكل يد ) يضرهما فيما يبدو ، الواحدة  
بال الأخرى .

وقد كانت هذه الآلة - العصى المصفقة - تستخدم فيما يبدو في تحديد  
وضبط إيقاع الألحان التي كان الموسيقيون الآخرون يعزفونها . وتدفعها بساطة شكلها  
لأن نستخلص أن استخدامها يعود إلى عدة قرون بالغة القدم ، وأنها قد سبقت ولابد  
حتى ابتكار المهر والدف والصناج وكل آلات الإيقاع الأخرى ، وهي الآلة التي  
سمحت بيقاها الأخلاق الصارمة التي كان عليها زهاد اليهود القدامي في مصر ، ومن  
المعروف أن ديانة هؤلاء لم تكن شيئا آخر سوى الديانة المصرية القديمة ، بعد  
إصلاحها وتيسيرها وتخلصها من كل ما كان يشوهها من الوثنية مع خلطها بشيء من  
اليهودية وال المسيحية .

وحيث لم يكن العربون قط قد استخدمو آلة مشابهة لتلك التي نعنيها ، فإن  
كتب الأقباط التي لا تضم سوى العهدين القديم والجديد ، لم يكن بمقدورها في

(1) انظر اللوحة رقم ٧٠ ، الشكل رقم ٢ .

الحقيقة أن تقدم لنا عونا من أى نوع ، حتى نستطيع أن نكشف عن اسمها في اللغة المصرية القديمة .

ومع ذلك فقد وجدنا آلة من النوع نفسه تستخدم في الكنائس الشرقية المنشقة في الشرق (كذا) ؛ هي تلك التي يطلق عليها في العربية اسم ناقوس ، وفى الأمهرية اسم تكفا Takqa ؛ ويوجد من هذه صنفان : ناقوس خشب ، أى الناقوس المصنوع من الخشب<sup>(١)</sup> أما الآخر فيطلق عليه اسم ناقوس حديد ، أى الناقوس المصنوع من الحديد .

وينقسم النوع الأول بيده إلى قسمين : فهناك نوافيس يبلغ عرضها نحو قدم واحد ، في حين يصل طولها إلى نحو ستة أقدام ؛ وهذه تعلق بواسطة حبال في سقوف الكنائس ، وتستخدم في حث المؤمنين على أداء الخدمة المقدسة ؛ وهم يضربونها بمطرقة خشبية صغيرة الحجم . وهناك صنف آخر أصغر من ذلك حجما بكثير يمسك باليد ويضرب بالمثل بمطرقة صغيرة من الخشب .

أما الثاني ، أى الناقوس الحديد ، فهو عادة أقل حجما من النوافيس الخشبية ، وهو يستخدم بصفة أكثر خصوصية في كنائس الأرواح في الامبراطورية العثمانية ، أكثر مما يستخدم في الكنائس الأخرى ؛ ويطلق عليه بعض المؤلفين اسم سيميتيري ؛ ولعل هذا هو اسمه في اللغة الدارجة ، وإن كان الاسم الحقيقي الذى يعطية له الأرواح أو اليونانيون هو هاجيو زيدير agiosidêre ، وهي كلمة يونانية تتكون من مقطعين : هاجيوس hagios بمعنى مقدس ، وسیدروس sidêros بمعنى حديد (أى الحديد المقدس) .

وتتوقف بحثنا حول هذا النوع الأخير عند هذا الحد ، محتفظين لأنفسنا بحق الحديث عنها بشكل أكثر إيجابية وأكثر تفصيلا ، حين نتصدى لمعالجة الحالة الراهنة لفن الموسيقى في مصر . أما الآن ، فهذا هو ما نستطيع أن نقوله ، كيما نعطى بعض فكرة عن هذا النوع من آلات الإيقاع ، التى يراها المرء بين رسوم كهوف إيليتيا (الكاف) .

---

(١) وتعنى هذه الكلمة بصفة عامة كل آلة من آلات الإيقاع

## المبحث الثالث

### عن الدفوف القديم في مصر

ليس من اليسير أن يكون المرء لنفسه فكرة دقيقة عن شكل الدفوف المصرية القديمة ، نacula عن تلك الدفوف المنقوشة فوق المباني القديمة لهذا البلد ؟ ومن العسير كذلك علينا أن نجد لها في شكل الصنوج مالم نكن قد قمنا بدراسة خاصة بهذا النوع من الآلات وبالاستعمالات التي خصصت من أجلها . وحيث لم يسمح جهل القدماء فيما يتعلق بالمنظور ، لكل من الحفارين أو صناعي التأثيل أن يرزا الأشياء إلا من منظور جانبي ، فلم يكن بمقدور المرء أن يقدر سمكها . ولم يكن من شأن الرسوم باللغة الأمانة والدقة والتي رسمت لها ، أن توقفنا على هذا السمك بحيث بدت هذه الدفوف شبيهة بالأقراس ، تمسك بها الشخص كأنه كانت تتلتصق بأيديها . إننا لم نكن بمستطاعينا على الأطلاق أن نتعرف على هذا النوع من الآلات الموسيقية لو لم يكن الشعراء قد علمونا كيف تميز الدفوف القديمة ، فهم يطلعوننا على طريقة إمساك بها والعزف عليها<sup>(١)</sup> وكذلك على أغراض استخدامها في حفلات العبادة ، سواء في ذلك عبادة بانخوس<sup>(٢)</sup> أو زيزيس ، أو في عبادة رع ، أو في عبادة قيبال Cybele التي هي ايزيس<sup>(٣)</sup> .

(١) أوفيدوس ، مسخ الكائنات ، كتاب ٣ ، بيت ٤٠٨ ، وكتاب ٤ ، بيت ٢٩ : المؤذن نفسه ، التقويم ، كتاب ٤ بيت ٣٤٢ ؛ بروبرتيوس ، لك ٣ ، إليجية ١٧ ، بيت ٣٣ .

(٢) بوريديس ، عبادات باكخوس ، أبيات ١٤٧ ، ١٤٨ ، المؤذن نفسه ، الكيكلوبس ، أبيات ٦٥ ، ٦٦ ؛ أوفيدوس ، أنظر أعلاه ؛ فايدرا هليوبوليس ، أبيات ٤٧ ، ٤٨ ؛ بروبرتيوس ، انظر أعلاه ؛ نونوس من مدينة بانوبوليس (الخيم حانيا) ؛ ديونيسوس ، لك ١٧ ، بيت ٢٢٩ .

(٣) أوفيدوس ، بخور أم الأرباب ، في مواضع مفرقة ، بخور ريا ، عطور ، بيت ١ وما يليه ؛ بوريديس ، عبادات باكخوس ، بيت ١٢٤ ؛ أليستوفانيس ، الزنابير ، فصل ٥ ، مشهد يجمع بين بديليكليون وكسانثياس بوسبيا وفلوكيون ، بيت ١١٨ .

ومع ذلك فمن المحتمل ألا تكون هذه الدفوف غير مسطحة (أى ذات عمق) أو أسطوانية الشكل مثل دفوفنا العسكرية ، ونحن من جانبنا نظن أنها لم تكن تختلف قط ، بالضرورة ، عن الدفوف القديمة الأخرى ، التي كانت تشبه دفوفنا تلك التي نطلق عليها دفوف الباسك .

أما الأشخاص الذين رأينا بين أيديهم هذه الآلات فقد بدوا لنا نساء ؛ وفي الواقع فقد كان الدف ، عند الأغريق وعند العبريين ، وعند العالبية العظمى من شعوب الشرق القديم ، آلة تختص بها النسوة أو على الأكثـر تدخر لرجال تخـدوا من رجولـهم أمـثال كـهـان اليـونـانـ الـقـدـيـمةـ . ولا يـزالـ المـرـءـ يـراهـ حتـىـ الـيـوـمـ فيـ مـصـرـ بـشـكـلـ اـعـتـيـادـيـ فـيـ أـيـدـيـ النـسـوـةـ أـكـثـرـ مـاـ يـرـاهـ فـيـ أـيـدـيـ الرـجـالـ . وهـنـاـ يـكـمـنـ السـبـبـ الـذـيـ مـنـ أـجـلـهـ ، دونـ جـدـالـ ، جاءـتـ هـذـهـ الـآـلـاتـ خـفـيـفـةـ ، سـهـلـةـ الـإـسـتـعـمـالـ .

ولهـذاـ السـبـبـ فـإـنـاـ نـظـنـ أـنـهـ عـنـ طـرـيـقـ الـأـشـخـاصـ الـذـيـنـ نقـشـواـ أـوـ رسـمـواـ فـوـقـ الـمـبـاـنـ الـمـصـرـيـ الـقـدـيـمـ ، مـسـكـيـنـ فـيـ أـيـدـيـهـمـ بـقـرـصـ كـبـيرـ ، وـهـمـ يـرـقـصـونـ ، قـدـ أـرـيدـ رـسـمـ كـاهـنـاتـ باـخـيـاتـ ، يـضـرـيـنـ عـلـىـ طـبـوـلـهـنـ أـوـ دـفـوـفـهـنـ الشـبـيـهـ بـدـفـوـفـ الـبـاسـكـ لـدـيـنـاـ .

وـمـنـ المؤـكـدـ أـنـ عـادـةـ الـحـفـرـ أـوـ الرـسـمـ فـوـقـ الـمـبـاـنـ الـأـثـرـيـ ، بـلـ حتـىـ فـوـقـ الـآـنـيـةـ لـرـاقـصـاتـ باـخـيـاتـ ، وـهـنـ يـنـقـرـنـ عـلـىـ دـفـ الـبـاسـكـ ، كـانـ أـمـراـ بـالـغـ الـاـنـتـشـارـ بـيـنـ الـيـونـانـيـنـ ، وـهـمـ ، كـمـ هـوـ مـعـرـوفـ ، قـدـ اـسـتـعـارـوـاـ غـالـيـةـ أـنـظـمـتـهـمـ الـدـيـنـيـةـ وـكـذـلـكـ فـنـوـنـهـمـ مـنـ الـمـصـرـيـنـ ؛ وـيـخـبـرـنـاـ بـلـوـتـارـكـ أـنـهـ كـانـ تـرـىـ كـذـلـكـ بـعـضـ هـذـهـ الـآـلـاتـ مـرـسـوـمـةـ أـوـ مـحـفـوـرـةـ فـوـقـ مـعـابـدـ الـيـهـودـ<sup>(١)</sup> .

(١) يقول بلوتارك في أحاديث المائدة ، الكتاب الرابع ، القضية الخامسة :

Plutarque, propos de table, liv IV, quest. 5

وـإـذـ كـانـ الـيـهـودـ ، سـوـاءـ بـدـافـعـ دـيـنـيـ ، أـوـ بـسـبـبـ الـكـرـاهـيـةـ قـدـ اـمـتـعـواـ عـنـ أـكـلـ لـحـمـ الـخـنـزـيرـ فـإـنـ مـزـرـاقـ باـخـوـسـ<sup>(\*)</sup> وـكـذـلـكـ الـحـرـيـةـ وـالـطـلـبـةـ<sup>(\*\*)</sup> الـتـيـ يـرـاهـاـ الـمـرـءـ مـرـسـوـمـةـ فـوـقـ تـلـيـسـةـ حـوـاجـزـ أـوـ جـدـرـانـ مـعـابـدـهـمـ ، لـاـ يـكـنـهـاـ أـنـ تـنـاسـبـ ، بـشـكـلـهـاـ الـاحـتـفـالـ هـذـاـ ، إـلـاـ آـخـرـ سـوـىـ باـخـوـسـ<sup>(\*)</sup> .

(\*) صـوـلـجـانـ لـوـرـجـ بـرـجـ بـلـلـيـةـ عـلـىـ شـكـلـ كـوـزـ صـنـفـ يـلـفـ أـحـيـانـاـ بـأـغـارـدـ الـكـرـمـةـ ، وـكـانـ يـعـسلـهـ باـخـوـسـ وـأـعـوـانـهـ . [الـمـرـجـمـ] .

(\*\*) الـكـلـةـ الـمـسـتـخـدـمـةـ هـنـاكـ lambourinـ وـعـنـاـهـ الـطـلـبـةـ طـرـيـلـةـ الـمـنـتـ . وـلـيـ يـقـرـرـ عـلـيـهـ بـعـدـاـهـ . [الـمـرـجـمـ] .

إذن فتحن بصدق عادة أو استعمال انتشر بين جزء كبير من شعوب الشرق الأقدمين ؛ وبمعنى آخر ، فليس من المحتمل أن يكون المصريون ، وهم كانوا يعرفون هذه الآلة ، وكانوا يستخدمونها في معابدهم وحرفهم<sup>(١)</sup> ، بل كانوا هم مخترعوها<sup>(٢)</sup> ، هم الوحديين الذين يستطيعون أن يهملوا زخرفة معابدهم ، بصور من هذا النوع .

ولهذا السبب ، فإن ما احدهناه منذ البداية ، وكذلك ما تحملنا على الاعتقاد في صحته شهادة الشعراء ، قد وجدناه مجسدا في عادات شعوب الشرق .

---

(١) كليماش السكيندرى ، المري ، الكتاب الثانى ، فصل ٤ ، ص ١٦٤ د .

(٢) نفس المؤلف ونفس المرجع .

## المبحث الرابع

عن اسم الدف القديم في اللغة المصرية  
والذى يعرف في لغتنا الدارجة باسم  
دف الباسك

يستحيل أن يكون في اسم هذه الآلة بعث لأى شك ، فقد احتفظت لنا به اللغة القبطية ، وهو الاسم كمكم kemkem الذى ظن لاكرتوشه أنه اسم المزهر أو الجلجل ، إذ جعله مشتقا من الكلمة اليونانية seiein بمعنى بهز أو يرج ، وأن الماء يجده مستخدما بهذا المعنى في الترجمة القبطية للمزمور الحادى والعشرين ، الآية ٧ ، والاصحاح السابع ، الآية ٧ .

ولكننا قد سبق أن برهنا على أن اسم سستر أى مزهر أو جلجل يعني الآلة الموسيقية ذات الصليل أو الرنانة ، وأنه لا يمكنه بأية حال أن يعطى عند المصريين معنى ماثلا للفعلين يرج أو بهز ، وفي الواقع الأمر فإننا لا نجد مثلا واحدا أخذت فيه الكلمة كمكم على أنها تعنى المزهر . بل إن الشرح الأقباط قد حولوا الكلمة كمكم إلى تف toph وهي تعنى في العبرية دفأ من نوع الدفوف التي تحدثنا للتو عنها أى الدف الذى تستخدمه النسوة ، وهو شبيه بالدف الذى نطلق نحن عليه اسم دف الباسك .

ولهذا السبب نقرأ في النص العبرى للمزمور ١٥٠ ، الآية الرابعة : « هاليلا أو هو بي توف أو ماشول » أى « سبحوه بدق ورقص ، سبحوه بأوتار ومزمار » ثم نجدها النص نفسه في اللغة القبطية : « سمو إرق هن تان كمكم نيم طاسي كورس وهكذا تقابل الكلمة القبطية كمكم الكلمة العبرية تف - أى دف - والذى يعني (عندنا) دف الباسك . ومن الصحيح أن الأقباط قد قصدوا بمعنى كمكم دفأ من نوع هذه التى تتحدث عنها ، وأن هذه الكلمة قد تحولت في الترجمة الهاشمية من

القبطية إلى العربية<sup>(١)</sup> إلى الكلمة دفوف ، جمع دف<sup>(٢)</sup> ، كما أنها تجد في الترجمة القبطية للمزמור ١١٨ ، الآية ٥ ، الكلمة rep-kemkem رسماً لكم لكى تشير إلى ضاريات الدف .

ولو أنها مضينا لنقدم بعد براهين على هذه الدرجة من الوضوح ، براهين أخرى ، لكن محقاً ذلك القارئ الذى يوجه إلينا الاتهام بأننا نسعى وراء استعراض للمعرفة لا جدوى منه ؛ ومع ذلك فإننا على يقين بأن العمل الذى نقدمه هنا الآن ، أقل جاذبية في حد ذاته ، حتى أنها قد اختصرناه إلى أقصى قدر ممكن ( من الاختصار ) بالنسبة لنا ؛ بل لكم كنا نود لو استطعنا أن نستبعد منه كل ما ليس له ضرورة مطلقة ؛ ومع ذلك ، فحيث أن هذه المادة لا يعرفها سوى القليلين ، فقد ظنتنا أن من المناسب أن نضيف بعض الأفكار ، إلى الكثير من النقاط التي كانت تحتاج إلى توضيح .

(١) كتبت هذه الترجمة على هذا النحو للتسهيل على أقباط اليوم الذين لم يعودوا يفهمون لغتهم الخاصة .

(٢) وهو اسم نوع من دفوف الباسك ، لا يزال المصريون يستخدموه حتى اليوم ، ويعنى آخر ، فإنه مما

لا شك فيه أن الكلمة العربية : دف ليس لها قط أصل مختلف عن أصل الكلمة العربية : تف toph ، بل إنها ليست شيئاً آخر غير هذه الكلمة الأخيرة ، وإن كانت تلفظ بطريقة أكثر رقة .



## كتب أخرى للمترجم

### أولاً : في مجال الأدب :

- ١- المطاردون ( مجموعة قصص قصيرة ) .
- ٢- حكايات من عالم الحيوان .
- ٣- المصيدة ( مجموعة قصص قصيرة ) .
- ٤- موتي بلا قبور ( مسرحية تأليف چان بول سارتر ) .
- ٥- السماء تمطر ماء جافا . . .

( رواية تسجيلية تتناول وقائع الوحدة المصرية السورية وانفصالها ) .

### ثانياً : في مجال التاريخ :

- ١- تطور مصر من ١٩٢٤ إلى ١٩٥٠ . تأليف مارسيل كولب .
- ٢- فصول من التاريخ الاجتماعي للقاهرة العثمانية . تأليف أندريله ريمون .

### ثالثاً : الترجمة العربية الكاملة لموسوعة وصف مصر تأليف علماء الحملة الفرنسية .

- ١- المصريون المحدثون .
- ٢- العرب في ريف مصر وصحراؤتها .
- ٣- دراسات عن المدن والأقاليم المصرية .
- ٤- الزراعة ، الصناعات والحرف ، التجارة .
- ٥- النظام المالي والإداري في مصر العثمانية .

٦ - الموازين والنقود .

٧ - الموسيقى والغناء عند قدماء المصريين .

٨ - الموسيقى والغناء عند المصريين المحدثين .

٩ - الآلات الموسيقية المستخدمة عند المصريين المحدثين .

١٠ - مدينة القاهرة - الخطوط العربية على عمارتى القاهرة .

**رابعاً : لوحات موسوعة وصف مصر :**

١ - المجلد الأول والثانى للوحات الدولة الحديثة .

٢ - المجلد الأول من لوحات الدولة القديمة .

**خامساً : من موسوعة وصف مصر :**

( دراسات مختارة من الموسوعة فى كتيبات )

١ - كيف خرج اليهود من مصر القديمة .

٢ - مدينة الأسكندرية .

٣ - مدينة رشيد .

## **تحت الطبع**

- مقياس الروضة .

- القاهرة المملوكية .

- بقية مجلدات لوحات موسوعة وصف مصر .

- بقية الدراسات المختارة من موسوعة وصف مصر .





Biblioteca Alexandrina



0232197

